
 

 

1 

 

 

 

The concept of destiny in Vu Phuong De’s Công dư tiệp ký 

 

 

 

ABSTRACT 

 Confucianism is a political and ethical doctrine that has a profound and pervasive influence in Vietnamese 

medieval literature, in which the concept of destiny stands out. From the influence of the concept of destiny, Vu 

Phuong De’s Công dư tiệp ký has shown the richness and diversity of the content as well as the appeal of the art of 

recording and storytelling. Reflecting reality with the concept of destiny, Vu Phuong De’s portrait stands out as the 

type of Confucian author who practices his way: using literature as an effective means to encourage good and 

eliminate evil; expressing pride and self-respect for the fine traditions of his country. Despite the general limitations 

of history in explaining social issues, Vu Phuong De’s Công dư tiệp ký is a genuine, multi-valued work, playing the 

role as a bridge for the development of ký (literary genre) in particular, and Vietnamese narrative prose in the 18th 

and 19th centuries in general. 

Keywords: The concept of destiny, Công dư tiệp ký, Vu Phuong De. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2 

 

 

 

Quan niệm thiên mệnh trong Công dư tiệp ký  

của Vũ Phương Đề 

 

 

 

 

 

TÓM TẮT 

 Nho giáo là học thuyết chính trị - đạo đức có tầm ảnh hưởng sâu rộng, xuyên suốt trong văn học viết trung 

đại Việt Nam, trong đó nổi bật là ở quan niệm thiên mệnh. Từ những biểu hiện và sự chi phối của quan niệm thiên 

mệnh, Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề đã cho người đọc thấy được sự phong phú, đa dạng về nội dung phản ánh 

cũng như sự hấp dẫn ở nghệ thuật ghi chép, kể chuyện. Phản ánh hiện thực bằng cái nhìn gắn với quan niệm thiên 

mệnh, chân dung Vũ Phương Đề hiện lên trong tập ký nổi bật là kiểu tác giả nhà Nho hành đạo, dùng văn chương 

như một phương tiện hữu hiệu để khuyến thiện trừ ác; thể hiện rõ lòng tự hào, tự tôn về những truyền thống tốt đẹp 

của dòng tộc, quê hương, đất nước. Dù còn mang hạn chế chung của lịch sử, thời đại trong việc lý giải những vấn đề 

xã hội, nhưng Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề đã là tập ký đích thực, đa giá trị, giữ vai trò cầu nối cho sự phát 

triển của thể ký nói riêng, văn xuôi tự sự Việt Nam thế kỷ XVIII – XIX nói chung. 

Từ khóa: Quan niệm thiên mệnh, Công dư tiệp ký, Vũ Phương Đề.

1. ĐẶT VẤN ĐỀ 

Vũ Phương Đề (1698-1761), quê ở tỉnh Hải 

Dương. Tác phẩm duy nhất hiện còn của ông 

cho đến nay chính là tập Công dư tiệp ký. Đây là 

một trong những tác phẩm ký trung đại tiêu 

biểu, có ảnh hưởng và đóng góp lớn trong thành 

tựu văn xuôi chữ Hán Việt Nam thế kỷ XVIII - 

XIX.  

Từ cuối thế kỷ XX đến nay, tập ký này 

của ông đã được các học giả, nhà nghiên cứu 

quan tâm tìm hiểu, khai thác giá trị của tác phẩm 

ở nhiều phương diện khác nhau. Người sưu tầm, 

khảo cứu văn bản tác phẩm gắn với việc làm 

sáng tỏ vấn đề tác giả.1-6 Người đi sâu tìm hiểu 

đặc điểm nghệ thuật của tác phẩm.7-9 Người lại 

nghiên cứu giá trị, đóng góp chung của thể loại 

văn xuôi tự sự, ký, trong đó có sự góp mặt của 

tập Công dư tiệp ký,…10-12 Tuy nhiên, cho đến 

nay, chúng tôi nhận thấy vẫn chưa có một bài 

viết, công trình chuyên sâu, mang tính hệ thống 

nghiên cứu quan niệm thiên mệnh trong Công 

dư tiệp ký của Vũ Phương Đề, nhất là ở những 

biểu hiện và sự chi phối cụ thể của quan niệm 

này đối với những vấn đề nội dung trong tập ký.  

 Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề là 

tập ký có sự phong phú về nội dung phản ánh; 

chứa đựng nhiều giá trị văn hóa, văn học thời 

trung đại. Nghiên cứu những biểu hiện và sự chi 

phối của quan niệm thiên mệnh trong tập ký này 

của ông sẽ giúp chúng ta giải mã được nhiều giá 

trị văn hóa, văn học còn ẩn tàng trong tác phẩm, 

góp thêm một điểm nhìn tham chiếu trong việc 

định hình đặc trưng thể loại ký, khẳng định giá 

trị tác phẩm trong tiến trình vận động của thể 

loại ký trung đại Việt Nam nói riêng cũng như 

văn xuôi trung đại Việt Nam nói chung. Kết quả 

nghiên cứu của đề tài cũng là cơ sở lý thuyết và 

thực tiễn góp phần giúp giáo viên, giảng viên có 

thể giảng dạy tốt hơn tác phẩm văn học trung đại 

Việt Nam thuộc thể loại ký trong chương trình 

Ngữ văn trung học, đại học.  

 Để làm sáng rõ vấn đề nghiên cứu trong 

bài viết này, chúng tôi sử dụng phương pháp, 

hướng tiếp cận chủ yếu là văn hóa học; đồng 

thời kết hợp với một số thao tác nghiên cứu khác 

như: so sánh, phân tích, khái quát hóa. Phạm vi 

nghiên cứu của bài viết là văn bản tác phẩm 

Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề (gồm 44 bài 

ký), do Đoàn Thăng dịch, Trần Nghĩa giới thiệu, 

nhà xuất bản Văn học ấn hành năm 2001. Sở dĩ 

chúng tôi chọn văn bản này làm phạm vi nghiên 

cứu là bởi như nhà văn bản học Trần Nghĩa đã 

nhận định trong phần “Giới thiệu văn bản” của 

sách Công dư tiệp ký: văn bản Công dư tiệp ký 

hiện có 4 bản viết tay bằng chữ Hán, tàng trữ tại 

Viện Nghiên cứu Hán Nôm, mang ký hiệu: 

A.44, VHv.14, VHv.1324/ 1-2, VHv.1324/ 1, 

“Trong số các dị bản vừa kể, bản A.44 có nội 

dung đầy đủ nhất, chữ viết ít sai sót nhất, do vậy 

https://vi.wikipedia.org/wiki/H%E1%BA%A3i_D%C6%B0%C6%A1ng
https://vi.wikipedia.org/wiki/H%E1%BA%A3i_D%C6%B0%C6%A1ng


 

 

2 

 

đã được chọn làm bản nền để dịch trong lần xuất 

bản này”.4  

2. NỘI DUNG 

2.1. Sự du nhập, ảnh hưởng của tư tưởng Nho 

giáo, quan niệm thiên mệnh trong lịch sử, văn 

học trung đại Việt Nam 

Ở Trung Hoa, học thuyết Nho giáo của Khổng 

Tử (551 TCN - 479 TCN) được phát triển từ tư 

tưởng ban đầu của Chu Công Đán (thời Tây 

Chu) nhằm mục đích quản lý, cai trị xã hội. Bởi 

vậy, đây là một học thuyết chính trị - đạo đức 

chứ không phải một học thuyết tôn giáo. Nội 

dung tư tưởng của học thuyết này đã dần được 

hoàn thiện và có sự thay đổi nhất định ở các mặt 

cơ bản: triết học, đạo đức, đường lối trị nước và 

giáo dục, nhờ những học trò xuất sắc của Khổng 

Tử và những nho sĩ đời sau như Tăng Tử, Tử 

Tư, Mạnh Tử, Tuân Tử, Đổng Trọng Thư, Hàn 

Dũ,... Tuy nhiên, phải đến thời Hán Vũ Đế (140 

TCN – 87 TCN), Nho giáo mới bắt đầu được 

trọng dụng, nâng lên địa vị quốc giáo. Và từ đây, 

Nho giáo mới trở thành hệ tư tưởng chính thống 

dưới các triều đại phong kiến Trung Hoa, cũng 

như từng bước được truyền bá, ảnh hưởng đến 

hầu khắp các nước trong khu vực Đông Á, Đông 

Nam Á,...13-14  

  Ở Việt Nam, từ đầu Công nguyên, học 

thuyết tư tưởng Nho giáo đã được các quan lại 

Trung Hoa, nhất là Sĩ Nhiếp ra sức truyền bá. 

Tuy nhiên, suốt thời kỳ chống Bắc thuộc (179 

TCN? – 938), Nho giáo đã vấp phải sự kháng cự 

mạnh mẽ của nhân dân ta, bởi bị xem là sản 

phẩm của kẻ thù xâm lược, lại truyền bá theo lối 

áp đặt. Đến những triều đại phong kiến độc lập, 

tự chủ đầu tiên như Ngô, Đinh, Tiền Lê, Nho 

giáo vẫn bị lép vế trước sự thịnh hành của Phật 

giáo, Đạo giáo. Phải đến thời nhà Lý, giai cấp 

phong kiến mới ngày càng nhận thấy Nho giáo 

là một hệ ý thức vững chắc với những hình mẫu 

về thiết chế xã hội, luật pháp, đạo đức có thể làm 

công cụ củng cố, bảo vệ vương quyền cũng như 

ổn định trật tự xã hội. Từ đây, học thuyết Nho 

giáo mới được nhà nước ta chính thức chủ động 

tiếp nhận, truyền bá, vận dụng. Bởi vậy, nội 

dung tư tưởng Nho giáo ở Việt Nam chịu ảnh 

hưởng chủ yếu là Tống Nho, có phần khắt khe, 

bảo thủ. Và Nho giáo đã luôn giữ địa vị quốc 

giáo từ cuối thời Trần đến thời Nguyễn, trở 

thành hệ tư tưởng chính thống làm nền tảng tinh 

thần chủ đạo trong xã hội phong kiến nước ta lúc 

bấy giờ.15 

  Vì là nền tảng tinh thần chủ đạo trong 

xã hội phong kiến suốt một thời gian dài nên tư 

tưởng Nho giáo đã ảnh hưởng đến nhiều mặt 

trong đời sống văn học trung cận đại Việt 

Nam.16 Xét trên hệ tư tưởng chủ đạo chi phối 

đến sáng tác văn học, tư tưởng Nho giáo đã định 

hình nên loại hình tác giả đặc thù trong văn học 

trung đại Việt Nam: kiểu tác giả nhà Nho.17-19 

Và trong những tình thế khác nhau, môi trường 

văn hóa – xã hội khác nhau, kiểu tác giả nhà 

Nho trong văn học trung đại lại tiếp tục phân 

hóa thành ba tiểu loại: nhà Nho hành đạo, nhà 

Nho ẩn dật, nhà Nho tài tử.20-21 Qua sáng tác của 

họ, chúng ta nhận thấy biểu hiện và sự chi phối 

của tư tưởng Nho giáo vừa có điểm gặp gỡ lại 

vừa có những khác biệt: từ quan niệm văn học, 

quan niệm thẩm mĩ, nội dung phản ánh, cho đến 

thế giới nhân vật, hệ thống thể loại, các phương 

thức biểu đạt cụ thể.   

 Dù nằm trong giai đoạn khủng hoảng 

trầm trọng của chế độ phong kiến thế kỷ XVIII - 

XIX nhưng Nho giáo vẫn là hệ tư tưởng ảnh 

hưởng sâu rộng đến đời sống xã hội cũng như 

đời sống văn học nước ta lúc bấy giờ. Xét riêng 

ở thể loại ký, như Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề, hệ tư tưởng này đã biểu hiện, chi 

phối đến nhiều phương diện trong sáng tác. 

Ngoài việc tái hiện môi trường giáo dục - khoa 

cử gắn liền với sự truyền bá tư tưởng Nho giáo, 

học thuyết chính trị - đạo đức này đã “phủ 

sóng”, quy định đến nhiều phương diện của hiện 

thực xã hội được ghi chép, của đời sống nhân 

vật, và ở cả lời bình đàm của tác giả trong mỗi 

thiên ký. Những quan niệm, tư tưởng của học 

thuyết này thể hiện tập trung qua lời nói, hành 

động, nhất là cách ứng xử của nhân vật trước các 

biến cố, tình huống có vấn đề. Nó trở thành 

thước đo giá trị, nhân phẩm cũng như quyết định 

đến số phận cuối cùng của từng nhân vật. Nói 

cách khác, sự chi phối của tư tưởng Nho giáo đã 

là một trong những cơ tầng văn hóa sâu xa, là cơ 

sở quan trọng cho việc lý giải những giá trị nội 

dung, những vấn đề thi pháp của tập ký.22-23    

 Trong quá trình hoàn thiện học thuyết 

Nho giáo, nếu như Khổng Tử chưa có thái độ 

thực sự rõ ràng về thiên mệnh ở quan niệm triết 

học thì đến Mạnh Tử, ông đã tin vào mệnh trời.  

Và tư tưởng này ngày càng được nhấn mạnh 

trong Hán Nho, trở thành một trong những nội 

dung quan trọng của học thuyết Nho giáo. Theo 

đó, các Nho gia đã cho rằng: trời là một lực 

lượng siêu nhiên nằm ngoài con người nhưng lại 

có khả năng tỏ tường và tác động đến mọi vấn 

đề của con người, thời cuộc. Quan niệm này đã 

được các tác giả nhà Nho trong văn học trung 

đại Việt Nam tiếp thu một cách sâu sắc và thực 

hành trong khoa cử, làm quan, cũng như trong 

sáng tác văn học,... Và đây cũng là quan niệm 

nổi bật biểu hiện, chi phối sâu rộng nhất đến 



 

 

3 

 

nhiều vấn đề nội dung trong tập Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương Đề.  

2.2. Biểu hiện và sự chi phối của quan niệm 

thiên mệnh trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề  

2.2.1. Vấn đề hưng vong của các triều đại 

Trong tập Công dư tiệp ký, đứng trước một vấn 

đề lớn lao, tác động đến cả xã hội, thời cuộc là 

sự hưng vong của các triều đại, Vũ Phương Đề 

đã viện dẫn, lý giải điều này bằng quan niệm 

thiên mệnh.  

Cụ thể như trong thiên ký Truyện mộ tổ 

nhà Trần, tác giả ghi chép lại việc một người họ 

Trần làm nghề đánh cá trên sông, vì có công cứu 

vớt một thầy địa lý người Trung Quốc nên được 

thầy chỉ cho ngôi đất quý để táng mộ tổ họ Trần. 

Nhờ thế, về sau, Trần Cảnh mới được Chiêu 

Hoàng nhường ngôi cho, mở ra cơ nghiệp nhà 

Trần. Đến cuối đời Trần, vì các vua Trần “đối 

đãi kém tử tế” với con cháu thầy địa lý, không 

như giao ước nên đã mắc mưu của thầy địa lý 

trong sấm thư để lại. Cụ thể, vua Trần sai người 

thực hiện khơi thông thủy đạo cho mộ tổ như chỉ 

dẫn trong sấm thư, không ngờ đã đào đứt long 

mạch, khiến nhà Trần suy vi, rồi bị Hồ Quý Ly 

truất ngôi. Cuối tác phẩm, tác giả chốt lại sự 

việc bằng lời luận đàm: “Xét ra nhà Trần trị vì 

chỉ được từng ấy năm, đó là do ở mệnh trời, chứ 

sức người làm thế nào được”.4  

Như vậy, theo họ Vũ, dù có liên quan 

tới quan niệm phong thủy, nhưng suy cho cùng, 

lý do khiến nhà Trần hưng hay vong là do trời 

định đoạt. Điều đó nằm ngoài ý muốn chủ quan 

của con người, con người vì thế chỉ còn biết 

thuận theo ý trời. Điều này chúng ta cũng đã 

từng thấy trong các tác phẩm văn xuôi chữ Hán 

trước đó. Như trong tập Truyền kỳ mạn lục, ở tác 

phẩm Câu chuyện ở đền Hạng vương, qua cuộc 

đối đáp giữa Hồ Tôn Thốc và Hạng vương, 

Nguyễn Dữ đã mượn lời nhân vật mà xác tín về 

sự thịnh suy, hưng vong của các triều đại là bởi 

trời: “Nhưng rồi Sở phải chết vì Hán, há chẳng 

phải là bởi trời ư? Vậy thì khi trời định giúp 

Hán, dù kẻ thổi kèn, dệt chiếu cũng đủ để thành 

công; khi trời định diệt Sở, dù người cất vạc, 

nhổ núi cũng khôn thể nói giỏi… Vậy sự hưng 

vong của Hán, Sở chỉ là do ở sự may rủi của trời 

mà thôi, há nên lấy thành bại mà so bì ư?”.  Tin 

vào mệnh trời, cho nên từ nhân vật được kể cho 

đến người kể chuyện chưa hề có ý thức hoài 

nghi về những tín điều cố hữu, chưa nghĩ đến 

nguyên nhân nảy sinh từ trong lòng xã hội 

phong kiến xuất phát từ những bất bình đẳng, áp 

bức, bất công,… tạo nên mâu thuẫn giai cấp và 

giải quyết mâu thuẫn ấy bằng những cuộc đấu 

tranh, thanh trừng, dẫn đến những biến cố, sự ra 

đời của các triều đại mới.  

Là nhà Nho, từng đỗ Tiến sĩ (1736) và 

trải qua nhiều chức vụ (Hiệp đồng đạo Đông 

Triều: 1741, Đốc đồng trấn Kinh Bắc: 1744, 

Đông các Hiệu thư: 1747, Tham chính xứ Sơn 

Nam: 1750, Đông các học sĩ kiêm Kinh Bắc 

Tham chính: 1759)5, bởi vậy, Vũ Phương Đề 

không thể không quan tâm đến chính sự. Hơn 

thế nữa, đứng trước những biến thiên, sự bộn bề, 

phức tạp của hiện thực thế kỷ XVIII càng khiến 

Nho sĩ đương thời như ông nghĩ nhiều về thời 

cuộc, nhất là sự hưng vong của các triều đại. 

Điều đáng nói là, xuất phát từ những hạn chế 

của lịch sử, giai cấp mà nhiều tác giả nhà Nho 

khi lý giải về các vấn đề xã hội, họ chưa có được 

cái nhìn khách quan, duy lý, thay vào đó thường 

là cái nhìn chủ quan, duy linh, siêu hình vốn có 

nguồn gốc từ trong những học thuyết tư tưởng, 

tín ngưỡng thịnh hành đương thời, nổi bật là 

quan niệm thiên mệnh trong học thuyết Nho 

giáo.  

2.2.2. Vấn đề thừa tự, nối dõi tông đường 

Ở một phạm vi hẹp hơn là trong gia đình, dòng 

tộc, Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề còn cho 

thấy biểu hiện và sự chi phối của quan niệm 

thiên mệnh đến vấn đề thừa tự, nối dõi tông 

đường. Đây cũng là một phương diện nổi bật 

trong quan niệm của lễ giáo phong kiến đương 

thời. 

  Vấn đề trên được minh định cụ thể qua 

thiên ký Truyện Bảng nhãn Nguyễn Toàn An. 

Truyện kể về bi kịch của Nguyễn Toàn An. Năm 

23 tuổi, Nguyễn Toàn An đỗ Hương cống khoa 

Nhâm Thìn (1472), rồi vào thi Hội và thi Đình, 

lại đỗ Bãng nhãn. Ông vinh quy chưa được bao 

lâu thì bố ông chết. Thời bấy giờ, pháp chế rất 

nghiêm. Người nào trong khi để tang bố mẹ mà 

vợ có thai, thì không được ra làm quan. Ông thủ 

chế ba năm, không dám gần vợ. Đến khi hết 

tang thì ông mất, thành ra tuyệt tự. Vua được tin 

ấy, rất lấy làm thương xót, và từ đó, việc cấm 

sinh đẻ khi chịu tang mới được bãi trừ. Từ bi 

kịch của nhân vật Nguyễn Toàn An, tác phẩm đã 

phần nào hé mở ra cho độc giả nhận thức được 

về sự khắt khe, bất cập, mâu thuẫn, thậm chí là 

thiếu tính nhân văn trong pháp chế, đạo đức, lễ 

giáo phong kiến: Nguyễn Toàn An vì muốn thực 

hiện theo pháp chế để tỏ lòng hiếu kính với cha 

mẹ nhưng rồi lại trở thành người con bất hiếu 

bởi “tuyệt tự”, không có người nối dõi.  

  Nhưng đó là nhận thức của độc giả có 

được từ hiện thực khách quan ghi chép trong tác 

phẩm chứ không xuất phát từ chủ ý phê phán 

của tác giả. Là bởi, sau khi nói về bi kịch của 



 

 

4 

 

Nguyễn Toàn An, cuối tác phẩm, Vũ Phương Đề 

đã mượn lời thơ của nhân vật Quang Bí để vừa 

ai hoài, vừa giải thích cho bi kịch ấy bằng triết 

lý siêu hình từ quan niệm thiên mệnh của Nho 

giáo chứ không phải bằng cái nhìn biện chứng từ 

hiện thực khách quan của xã hội: “Địa hạ tu văn 

tri hữu mệnh/ Phong tài sắc thọ nại thiên hà” 

(Dưới đất sửa văn biết có mệnh trời/ Tài hơn thọ 

kém, đó là tự trời, biết làm thế nào).4 Nói như 

vậy nghĩa là việc Nguyễn Toàn An không có 

con thừa tự, nối dõi cho dòng họ, tổ tông chung 

quy lại cũng là bởi trời. Và đứng trước sự sắp 

đặt của bàn tay con tạo, những người như 

Nguyễn Toàn An chỉ còn biết an phận.  

  Từ chỗ chịu sự dẫn dắt, chi phối của 

quan niệm thiên mệnh, phần lớn những nhân vật 

trong tập ký của Vũ Phương Đề trở thành nhân 

vật tư tưởng, còn nặng tính chất chức năng, là 

phương tiện để tác giả giảng giải cho một học 

thuyết, tín ngưỡng hay chuyên trở một đạo lý 

sống nào đó chứ chưa có được sự hồn nhiên, tự 

nhiên, chân thực như vốn có của con người 

ngoài đời thực. Các nhân vật vì thế thường hiện 

lên đơn diện, hành động thống nhất một chiều, 

gần với những nhân vật trong truyện dân gian, 

hay như trong những tập truyện chí quái, truyền 

kỳ ở những giai đoạn trước của văn học viết 

trung đại (Việt điện u linh, Lĩnh Nam chích quái, 

Nam ông mộng lục, Truyền kỳ mạn lục,…). 

Nhân vật chưa có được sự chuyển biến, phong 

phú về đời sống nội tâm như trong sáng tác ký 

sau này (Thượng kinh ký sự).  

2.2.3. Vấn đề đỗ đạt trong khoa cử 

Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề phần lớn là 

những mẩu chuyện ghi chép về các nhân vật cụ 

thể vốn đã được lưu truyền trong dân gian, sử 

sách nước ta. Vậy nên, quan niệm thiên mệnh 

trong tập ký được biểu hiện, chi phối chủ yếu 

đến phạm vi cá nhân mỗi người hơn là đến quốc 

gia, dân tộc, triều đại, dòng tộc, gia đình nói 

chung. Các nhân vật được ghi chép trong tập ký  

của Vũ Phương Đề tập trung ở những danh thần, 

danh Nho, những tấm gương tiết nghĩa, chí khí. 

Họ là những đấng nam nhi, Nho sĩ mang trong 

mình lý tưởng nhập thế tích cực của Nho giáo, 

chủ yếu tiến thân bằng con đường khoa cử. 

Trong chí trai của họ, công danh như một món 

nợ mà thân nam nhi nào cũng phải trả trong 

cuộc đời. Bởi vậy, chuyện thi cử, đỗ đạt, với họ 

đã trở thành mối quan tâm thường trực: là niềm 

vui, niềm tự hào, nỗi buồn, hay có khi là nỗi lo 

canh cánh. Ngoài nguyên nhân may rủi, cố công 

rèn luyện, hoặc có bẩm tính thông minh hơn 

người dẫn đến chuyện các Nho sĩ đỗ đạt hay 

không trong các kỳ thi, tác giả còn đề cập đến 

căn nguyên từ sự chi phối của thiên mệnh. 

  Truyện mộ tổ ở Vịnh Kiều – phụ chép 

truyện Hiển Tích trong Công dư tiệp ký là một 

trong những minh chứng tiêu biểu cho biểu hiện 

và sự chi phối của quan niệm thiên mệnh đối với 

vấn đề thi cử của Nho sĩ đương thời. Truyện đề 

cập đến một hiện tượng lạ ở trường thi về nhân 

vật Hiển Tích. Trong trường thi, Hiển Tích vừa 

uống rượu say sưa, hát xướng nghêu ngao vừa 

làm bài. Bài thi của Hiển Tích vốn chỉ gia công, 

đẽo gọt lại ít câu chữ từ bài của người khác, đã 

thế lại làm bằng chữ Nôm chứ không phải bằng 

chữ Hán,… vậy mà cuối cùng vẫn được lấy đỗ. 

Giải thích cho sự lạ ấy, một mặt, Vũ Phương Đề 

đã nhận ra thực trạng về sự thiếu quy củ, xuống 

cấp trong giáo dục – khoa cử nước ta lúc bấy 

giờ, điều mà nhiều tác giả văn học trung đại Việt 

Nam cùng giai đoạn thế kỷ XVIII – XIX, như 

Phạm Đình Hổ và Nguyễn Án cũng đã đề cập 

trong các sáng tác ký của mình: Vũ trung tùy 

bút, Tang thương ngẫu lục. Mặt khác, ông cũng 

tin rằng kết quả thi đỗ hay hỏng ở mỗi Nho sĩ 

còn do số phận trời đã định đoạt: “Nay Hiển 

Tích lấy chữ Nôm được đỗ, có lẽ là một việc 

ngoa truyền. Hoặc giả thời bấy giờ thi cử không 

có quy củ cho nên mới có sự lạ ấy. Nhưng qua 

đó để thấy học là ở người, còn đỗ hay hỏng là do 

số phận”.4   

 Để làm tăng tính chất quan trọng, trang 

nghiêm của chuyện đỗ đạt trong khoa cử, ở một 

số tác phẩm, Vũ Phương Đề còn mượn yếu tố kỳ 

ảo là lời của các vị thần, hay ở không gian siêu 

thực nhằm truyền bá quan niệm thiên mệnh. Ví 

như, Truyện Thám hoa Quách Giai kể việc tên 

ăn trộm nghe được các thần nhân trong đền nói 

về việc Thượng Đế đã quyết định cho một Thám 

hoa giáng sinh xuống xã Phù Khê, và người ấy 

chính là Quách Giai. Hay Truyện Thượng thư Vũ 

Công Đạo kể việc yết bảng các Tiến sĩ đã được 

thực hiện trước đó ở cửa Thiên Đình: “Đến khi 

yết bảng, đúng như lời bà lão nói, những người 

thức giả đều cho việc gì cũng có tiền định, mà 

việc yết bảng các Tiến sĩ ở cửa Thiên Đình 

không phải là việc ngoa truyền”.4 Cùng là thể 

ký, nhưng sáng tác ký của những tác giả sau Vũ 

Phương Đề, như Trần Tiến, Phạm Đình Hổ, Lê 

Quýnh, Lê Hữu Trác, Lý Văn Phức,... đậm chất 

hiện thực, tự thuật hơn là sử dụng những yếu tố 

kỳ ảo, hoang đường. Qua đó cho ta thấy, trong 

thế giới quan của Vũ Phương Đề nói riêng, tác 

giả văn học trung đại nói chung vừa có thế giới 

hiện thực nơi con người đang sống, vừa có 

những thế giới siêu thực khác, và giữa các 

không gian này luôn có mối tương liên, tương 

thông.  

 Ở Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề, 

những tác phẩm ký có biểu hiện, chi phối của 



 

 

5 

 

quan niệm thiên mệnh đến vấn đề đỗ đạt trong 

khoa cử thường ghi chép lại chuyện về những 

danh thần, danh Nho, những tấm gương tiết 

nghĩa, chí khí có thật trong lịch sử, nhất là 

những con người liên quan đến dòng tộc họ Vũ, 

gắn với những không gian văn hóa cụ thể. Vậy 

nên, nhiều thiên ký trong tập ký này mang tinh 

thần khảo cứu, liên quan đến lịch sử, địa lý, 

phong tục vùng miền của đất nước ta, có phần 

tương đồng với giá trị nội dung trong tập ký Vũ 

trung tùy bút của Phạm Đình Hổ. Bên cạnh đó, 

qua tập ký này, Vũ Phương Đề còn thể hiện rõ 

lòng tự tôn, tự hào về bản thân, dòng tộc, quê 

hương, đất nước, đặc biệt là ở truyền thống khoa 

bảng cùng nhiều giá trị tốt đẹp khác ở con 

người, trong đó có những giá trị văn hóa truyền 

thống của dân tộc. Đó cũng là “niềm cảm hứng 

chủ đạo, quán xuyến các tác giả trong mạch 

chảy của văn xuôi tự sự Việt Nam thời trung 

đại”.5 

2.2.4. Vấn đề hợp tan trong đời sống con người 

Chuyện hợp tan trong đời sống con người cũng 

là một trong những vấn đề lớn. Với những tác 

giả sống trong giai đoạn lịch sử có nhiều biến 

động dữ dội như Vũ Phương Đề thì vấn đề hợp 

tan của con người càng trở thành chủ đề thu hút 

nhiều sự quan tâm, lý giải. Cùng giải thích cho 

nguyên nhân dẫn đến sự gặp gỡ hay chia ly 

trong các mối quan hệ giữa con người với con 

người, nếu như Phật giáo dùng đến quan niệm 

về chữ duyên, chữ nghiệp thì Nho giáo lại dùng 

đến quan niệm thiên mệnh. Trước sau, trong 

trang đời cũng như trang văn, Vũ Phương Đề 

nổi bật là một nhà Nho hành đạo. Vậy nên, ông 

càng chịu ảnh hưởng sâu sắc tư tưởng Nho giáo, 

nhất là quan niệm thiên mệnh, và thường lấy đó 

làm nền tảng tư tưởng tinh thần, lý luận để lý 

giải những vấn đề tồn tại trong hiện thực xã hội, 

trong đó có vấn đề hợp tan của đời sống con 

người. 

  Một trong những tác phẩm của tập Công 

dư tiệp ký thể hiện vấn đề trên là Truyện Trạng 

nguyên xã Dĩnh Kế. Truyện kể về Trạng nguyên 

tên là Giáp Hải. Giáp Hải vốn là con của một 

người mẹ đơn thân, ở xã Công Luận, huyện Văn 

Giang. Khi lên 4 tuổi, một lần ra chơi ở sông, 

ông bị một người ở xã Dĩnh Kế, huyện Phượng 

Nhãn đi thuyền qua đấy bắt trộm mang về nuôi. 

Vốn có tư chất thông minh, lại được yêu quý, 

cho ăn học tử tế nên Giáp Hải đã đỗ Trạng 

nguyên. Hôm được làm lễ vinh quy, vì người 

làng phải phục dịch vất vả, tỏ ra khó chịu nên có 

người đã bảo: “- Ông ấy là người ở đâu tự nhiên 

lưu lạc đến đây, làm phiền làng ta”.4 Nghe được 

điều đó, Giáp Hải đã tìm cách dò hỏi những 

người thân cận. Biết được sự thật, ông đã lập tức 

đến làng Công Luận để dò xét tung tích người 

mẹ ruột của mình. Nhờ vẫn còn dấu tích từ nhỏ 

là nốt ruồi đỏ ở chân Giáp Hải mà người mẹ 

nghèo đã nhận ra ông là đứa con đã bị thất lạc 

bấy lâu. Được gặp lại mẹ, vừa mừng vừa tủi, 

ông đã than rằng: “Ta một đời phiêu dạt, không 

biết có mẹ. Nay mới được gặp, thực là có trời”.4 

Như vậy, với Giáp Hải, việc mình tìm gặp lại 

được người mẹ sau bao nhiêu năm lưu lạc là do 

trời đã thấu cảm và sắp đặt.  

  Việc dùng trời để lý giải cho sự tái ngộ 

của hai mẹ con Giáp Hải như là cách để tác giả 

khẳng định, nhấn mạnh giá trị của lòng tốt, đức 

độ ở con người. Mẹ của Giáp Hải tuy nghèo khổ 

nhưng lại có tấm lòng bao dung, trung thực. Còn 

Giáp Hải không chỉ có tư chất thông minh, chăm 

học mà còn là một người con chí hiếu. Chính 

nhân phẩm tốt đẹp của họ đã thấu cảm đến trời; 

được trời soi xét, đền đáp bằng cuộc tái ngộ và 

có được cuộc sống tốt đẹp. Đó cũng là quy luật 

bù trừ, lẽ công bằng mà trời vẫn thường thực thi 

theo tư tưởng Nho giáo. Điều này cũng thường 

được các tác giả văn học trung đại vận dụng 

trong sáng tác. Ví như trong kiệt tác Truyện 

Kiều, sau khi phải nếm trải đủ mùi cay đắng suốt 

mười lăm năm lưu lạc, Thúy Kiều đã được đoàn 

viên cùng gia đình, được gặp lại người tình lý 

tưởng Kim Trọng. Theo lời của nhân vật Kim 

Trọng, đó là ý trời: “Trời còn để có hôm nay/ 

Tan sương đầu ngõ vén mây giữa trời”. Và đó 

cũng là quan niệm của Nguyễn Du, như tác giả 

đã khái quát ở cuối tác phẩm: “Ngẫm hay muôn 

sự tại trời”. 

  Những câu truyện trong các thiên ký của 

tập Công dư tiệp ký, như Truyện Trạng nguyên 

xã Dĩnh Kế thật gần gũi với quan niệm truyền 

thống thường thấy trong truyện dân gian, rằng: ở 

hiền thì sẽ gặp lành, được trời, Phật cứu giúp. 

Việc lựa chọn, tái tạo lại những câu chuyện mắt 

thấy tai nghe, sinh động, hấp dẫn như vậy chính 

là cách các tác giả nhà Nho như Vũ Phương Đề 

dùng để dăn dạy, khuyến thiện người đời, đúng 

với mục đích của sách đã được ông nói ở phần 

bài tựa: “Nhưng trong sự ghi chép sơ lược ấy, có 

nhiều điều ngụ ý khuyên răn, khả dĩ dùng để đọc 

khi nhàn hạ”.4 

2.2.5. Vấn đề sống chết của một kiếp người  

Từ xưa, trong kiếp nhân sinh, con người ta đã 

nghiệm ra hai nỗi đau khổ lớn, đó là sinh ly và 

tử biệt. Sống mà phải xa nhau đã là khổ, nhưng 

chết là mất nhau hoàn toàn lại càng đau khổ. 

Dẫu biết chuyện tử biệt nằm trong quy luật sinh 

hóa, không thể nào khác được, nhưng mấy ai lại 

không lo lắng, buồn thương trước sự cận kề của 

tuổi già, cái chết. Bởi vậy, từ thời cổ đại, con 



 

 

6 

 

người ta đã nghĩ ra nhiều quan niệm trong 

những học thuyết, tín ngưỡng về sự tồn tại của 

các cõi khác với cõi trần, sự luân hồi của các 

kiếp như một liệu pháp nhằm thỏa mãn khát 

khao được tiếp tục sống. Đồng thời, đó cũng là 

cách để giáo dục mỗi cá nhân ở cõi trần biết trân 

trọng sự sống, và nhất là biết thực thi những 

điều tốt đẹp. 

Nói về sự sống chết của một kiếp người, 

độc giả sẽ ấn tượng nhiều với thiên ký Truyện 

ông lão mang lốt hổ trong tập Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương Đề. Truyện kể về một gia nhân 

theo một anh thư sinh tham gia vào đoàn quan 

quân của triều đình đi tiễu trữ giặc cướp nổi lên 

quấy rối nhân dân ở xứ Hưng Hóa. Một đêm, 

anh thư sinh đang ngồi đọc sách thì thấy một 

con chuột ngậm một cành lá đậy lên mặt gia 

nhân này tới ba lần. Cho rằng đây là điềm chẳng 

lành, sáng ra, anh thư sinh đã kể cho người gia 

nhân biết rồi cho phép người ấy về thăm nhà. 

Trên đường về nhà, trời tối, anh gia nhân bị lạc 

vào rừng, phải ngủ trên cây, đến mờ sáng thì 

thấy một cảnh tượng rùng rợn: đó là hình ảnh 

một ông lão trút lốt hổ ra gối đầu ngủ bên đống 

xương người, sau khi đã ăn thịt người no nê. 

Nhân lúc ông lão ngủ say, người gia nhân này đã 

lấy giấu đi lốt hổ, khiến ông phải nói ra sự thật, 

rằng ông được Thiên Đế giáng xuống trần để 

thực thi lẽ công bằng: “- Những người bị ta ăn 

thịt đều do Thiên Đình định số. Những người ấy 

hoặc kiếp trước có nghiệp chướng, hoặc kiếp 

này phạm nhiều tội ác, cho nên Thiên Đế mượn 

tay ta để thi hành ác báo”.4 Không tin vào lời 

ông lão, anh gia nhân đã được ông lão khạc từ 

trong miệng lấy ra một cuốn sổ, trong đó ghi 

chép rõ ràng họ tên, quê quán và thời gian của 

những người đã và sẽ bị hổ ăn thịt. Giở xem đến 

tờ thứ ba trong cuốn sổ thì thấy có tên mình như 

điềm báo nên anh gia nhân đã thực sự tin và xin 

ông lão cứu giúp bằng cách trả lại lốt hổ rồi 

được thoát chết. Còn như em trai của anh gia 

nhân cũng có tên trong cuốn sổ, dù được ông lão 

bày cách để có thể thoát chết nhưng cuối cùng 

vẫn không thoát được. Và như người kể trong 

thiên ký đã nói: “Em anh không tránh được cũng 

là do số trời đã định”.4  

Không nằm ngoài bầu khí quyển của 

văn hóa trung đại, Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề chịu ảnh hưởng sâu sắc của những 

quan niệm, tín ngưỡng thịnh hành đương thời, 

nhất là từ trong những học thuyết Nho – Phật – 

Đạo. Bởi vậy, ở tác phẩm ký Truyện ông lão 

mang lốt hổ nói trên, chúng ta thấy có sự giao 

thoa của cả quan niệm thiên mệnh trong tư 

tưởng Nho giáo và quan niệm nhân quả báo ứng 

trong tư tưởng Phật giáo, khi tác giả sử dụng để 

cho nhân vật ông lão mang lốt hổ lý giải về sự 

sống chết của một kiếp người. Rằng kiếp trước 

hoặc kiếp này, vì tạo ra ác nghiệp nên người ta 

phải nhận ác báo bằng cái chết sớm hay muộn. 

Và thế lực tỏ tường, thực thi lẽ báo ứng ấy lại là 

trời. Điều đó đã được trời ghi rõ trong sổ sách. 

Qua đó cho thấy, con người thời trung đại đã xác 

tín quan niệm: mọi biểu hiện của chốn trần gian, 

xã hội đều được trời tỏ tường, quyết định, có ghi 

chép, theo dõi rất rõ ràng. Đó như là một sự thật 

hiển nhiên được các tác giả văn học trung đại 

chấp nhận và chưa có ý thức phản vấn, nhận 

thức lại. Ví như, từ trong giai đoạn đầu của văn 

học viết trung đại, tác giả của Nam quốc sơn hà 

cũng đã từng viết: “Nam quốc sơn hà Nam đế 

cư/ Tiệt nhiên định phận tại thiên thư (Sông núi 

nước Nam đã có vua Nam cai quản/ Ranh giới 

địa phận đã được ghi rõ ở sách trời). Hay như 

trong Chuyện người con gái Nam Xương của 

Nguyễn Dữ, nhân vật người mẹ chồng của Vũ 

Nương trước khi mất cũng đã tin rằng: “Ngắn 

dài có số, tươi héo bởi trời”.  

  Là một nhà Nho nhưng Vũ Phương Đề 

vẫn am tường và sử dụng triết lý của nhà Phật để 

lý giải các hiện tượng trong đời sống. Điều này 

không chỉ có tác giả, mà đã trở thành một đặc 

điểm chung của các Nho gia đương thời. Dù 

chịu ảnh hưởng sâu sắc tư tưởng Nho giáo gắn 

liền với nghiệp khoa cử, làm quan nhưng họ 

cũng không vì thế mà quay lưng chống Phật, bài 

Phật; luôn tiếp thu, chịu ảnh hưởng ít nhiều quan 

niệm từ trong các học thuyết, tín ngưỡng khác 

như một lẽ tất yếu và cũng là cách làm cho kiến 

văn của mình được sâu rộng hơn. Mặt khác, 

nhiều tôn giáo, tín ngưỡng đều có đặc điểm 

chung tích cực là tinh thần khuyến thiện đối với 

con người, trong đó, Phật giáo lại có nhiều quan 

niệm, tư tưởng rất gần gũi, tương đồng với tâm 

thức của người Việt nên được đông đảo người 

dân tiếp thu một cách thầm lặng, tự nguyện, kể 

cả các nhà Nho. Và nhất là khi đứng trước hiện 

thực cuộc sống bộn bề, những vấn đề xã hội 

phức tạp, những chuyện của muôn đời, thông 

thường, các tác giả nhà Nho đều không thể thỏa 

mãn khi chỉ sử dụng tư tưởng Nho giáo để lý 

giải. Với việc sử dụng cả tư tưởng Nho giáo và 

Phật giáo trong tập ký nói chung, tác phẩm ký 

Truyện ông lão mang lốt hổ nói riêng, Vũ 

Phương Đề cũng như bao nhà Nho đương thời 

đã thống nhất quan niệm văn chương như một 

phương tiện để truyền tải đạo lý, răn dạy người 

đời (Văn dĩ tải đạo). Đúng như trong phần bình 

đàm cuối truyện, tác giả đã viết: “Truyện này coi 

như là một truyện hoang đường. Tuy không nên 

tin hẳn nhưng cũng có thể lấy đó mà suy xét đến 

điều thiện điều ác, người nghe chuyện tất phải 

cố gắng làm điều thiện”.4  Sử dụng lời bình đàm 



 

 

7 

 

cuối tác phẩm như trên cũng là cách tác giả đang 

cố gắng thể hiện cái nhìn trực tiếp, có chủ kiến, 

đậm chất trữ tình – một trong những đặc trưng 

cơ bản của thể loại ký nói chung. 

2.2.6. Vấn đề được mất ở đời  

  Trong Công dư tiệp ký, nhiều vấn đề 

được, mất ở đời đã được Vũ Phương Đề tiếp tục 

giải thích từ căn nguyên bởi trời, theo quan niệm 

thiên mệnh trong tư tưởng Nho giáo. 

   Với những ai được, mất tiền của, đó là 

điều ngẫu nhiên may, rủi. Nhưng người xưa lại 

cho rằng, đó là ý trời. Truyện mộ tổ ở Vịnh Kiều 

– phụ chép truyện Hiển Tích trong tập Công dư 

tiệp ký của Vũ Phương Đề là một ví dụ. Truyện 

kể về Nguyễn Phúc Ngộ đào được ba thùng bạc 

của một người bên Trung Quốc chôn dưới gốc 

cây bồ đề cổ thụ gần nhà. Theo tờ sấm của tiên 

nhân, một người khách Trung Quốc đã sang An 

Nam tìm lại số bạc nhưng biết Phúc Ngộ đã đào 

được nên tìm gặp và đành nói: “- Tôi vì di sản 

của tiên nhân lặn lội đến đây, không hay trời đã 

cho ông rồi”.4 Vì Nguyễn Phúc Ngộ vốn là 

người hay làm việc thiện nên đã nhất quyết trả 

lại số bạc đào được cho người khách: “- Tôi đây 

há không quý tiền bạc hay sao? Nhưng số bạc 

này không phải của tôi. Trời chỉ sai tôi giữ cho 

ông, cho nên tôi phải cất đi để đợi ông. Vậy ông 

đừng từ chối nữa!”.4 Trong lời đối đáp của cả 

hai nhân vật ở trên đều dùng đến quan niệm 

thiên mệnh để nói về chuyện được, mất tiền của. 

Đó không chỉ đơn giản là niềm tin có trời mà 

còn là cơ sở lập luận trong đối đáp, ứng xử. Và 

qua đó, phẩm chất, tính cách của nhân vật đã 

được hiển lộ, khắc họa rõ nét hơn. 

  Trong Công dư tiệp ký, với những người 

có nhiều công đức thì còn được trời giáng sinh 

xuống trần gian đảm nhiệm những trọng trách, 

như sư Huyền Minh trong Truyện chùa Quang 

Minh làng Hậu Bổng. Một đêm nằm ngủ, sư 

Huyền Minh mơ thấy Phật Di Đà tới nói với 

mình rằng “- Nhà ngươi có công với Phật giáo, 

đến nay đã được nhiều năm. Tấm lòng từ bi của 

ngươi đã thấu đến Thượng Đế. Kiếp sau, ngươi 

được giáng sinh xuống làm vong quốc Hoàng 

Đế”.4 Hoặc có khi, chỉ qua một nghĩa cử cao đẹp 

của một ai đó cũng đủ thấu cảm đến trời, Phật và 

sẽ được đền đáp xứng đáng. Như người mẹ của 

Duy Chí trong Truyện Tể tướng xã Mộ Trạch, 

sau khi nhặt được và trả lại bó lụa cho người 

đánh rơi ngoài chợ thì đã được trời, Phật chứng 

giám, phù trợ: “Hôm ấy trở về, bà nằm mơ thấy 

phía trước nhà có một đám mây năm sắc hiện ra, 

bà liền ôm lấy. Một lúc thì mây xanh đỏ tan 

trước. Sau bà sinh hạ được 5 con trai […]. Tự 

Khoái từ lúc trẻ tuổi đã được gặp may và được 

hưởng thọ hơn 60 tuổi. Duy Chí và Phương Đại 

đều công thành danh toại và kế tiếp nhau về trí 

sĩ. Bạt Tụy và Cầu Hối đều đỗ đại khoa, áo xiêm 

xanh đỏ, xuất thân đường chính, nhưng chức 

tước và tuổi thọ lại kém anh em, mới tin trong 

mộng thấy “mây xanh đỏ tan trước” là ứng 

nghiệm”.4  Ngoài dấu ấn của quan niệm thiên 

mệnh, những tác phẩm nêu trên dù được viết 

theo thể ký nhưng vẫn còn sử dụng nhiều yếu tố 

huyền bí, kỳ ảo như những truyện dân gian, 

truyền kỳ. Là bởi, phần lớn các tác phẩm trong 

tập Công dư tiệp ký ghi chép lại những chuyện 

vốn đã được lưu truyền, mang đậm tín ngưỡng 

dân gian. Hơn thế nữa, đây cũng là đặc điểm 

thường thấy ở các tác phẩm ký trung đại nói 

riêng, văn xuôi trung đại nói chung. Điều này là 

một trong những phương diện góp phần làm 

tăng tính hấp dẫn cho các tác phẩm trong tập ký 

này. 

  Trong tập Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề, chúng tôi còn nhận thấy tác giả ghi 

chép nhiều chuyện liên quan đến vấn đề được, 

mất cát huyệt (nơi chôn cất tốt). Những tác phẩm 

ký mang nội dung trên thường xuất hiện hình 

tượng nhân vật thầy địa lý tinh thông phong 

thủy, giỏi các chước thuật trong Đạo giáo, hay 

Phật giáo Mật tông, như sử dụng bùa chú, sấm 

thư, trừ yêu diệt tà,... Họ xuất hiện với tư cách 

vừa là người thừa hành, thực thi thiên mệnh, vừa 

là cầu nối để những người giữa cõi trần với 

những cõi khác có thể tương giao. Cụ thể, tùy 

vào việc ai đó làm được nhiều việc tốt hay làm 

điều ác mà trời sẽ để cho thầy địa lý chỉ cho 

hoặc lấy mất đi cát huyệt. Ai được cát huyệt để 

an táng cho tổ tiên thì con cháu trong nhà sẽ 

được đỗ đạt, có chức tước, giàu sang, trường 

thọ,… Nhưng nếu khi có cát huyệt, cuộc sống đã 

được như ý nguyện mà thay lòng đổi dạ, ăn ở 

không như giao ước thì sớm muộn họ cũng sẽ bị 

chuốc lấy tai họa (Truyện mộ tổ nhà Trần, 

Truyện Trạng nguyên xã Dĩnh Kế, Truyện Đinh 

Tiên Hoàng, Truyện Trâu Canh ở xã Tử 

Trầm,…). Những tác phẩm này, một lần nữa, 

cho độc giả thấy được tinh thần tam giáo đồng 

nguyên và cả sự hỗn dung, thừa tiếp giữa nội 

dung các học thuyết tư tưởng, tôn giáo với các 

tín ngưỡng dân gian trong văn hóa thời trung đại 

đôi khi khó có thể tách biệt rạch ròi. Và đây 

cũng là một trong những cơ sở khiến cho tập ký 

có sự phong phú về hệ thống chủ đề; mang cả 

giá trị văn học và văn hóa, lịch sử. 

3. KẾT LUẬN 

Như vậy, trong sự ảnh hưởng của tư tưởng Nho 

giáo, những biểu hiện và sự chi phối từ quan 

niệm thiên mệnh đã trở thành vấn đề nổi bật, 

xuyên suốt trong tập Công dư tiệp ký của Vũ 



 

 

8 

 

Phương Đề. Sử dụng quan niệm thiên mệnh 

trong tập ký, tác giả đã có cái nhìn nhất quán 

trong việc lý giải các vấn đề xã hội cũng như 

xây dựng các loại hình nhân vật, nổi bật là kiểu 

nhân vật Nho sĩ lấy việc ứng xử hợp với lẽ trời 

làm thước đo cho mọi giá trị. 

Xét riêng ở những nội dung liên quan 

đến quan niệm thiên mệnh, Công dư tiệp ký của 

Vũ Phương Đề đã cho độc giả thấy được sự 

phong phú về chủ đề; mang cả giá trị văn học, 

lịch sử, văn hóa. Quan niệm thiên mệnh góp 

phần làm tăng tính chất trang nghiêm, tính quy 

phạm, sự hấp dẫn cho những thiên ký. Đồng 

thời, qua đó cũng cho thấy cái nhìn còn hạn chế 

của các tác giả văn học trung đại nói chung, Vũ 

Phương Đề nói riêng trong việc lý giải các vấn 

đề, hiện tượng đời sống còn thiên về duy tâm, 

chủ quan. 

Phản ánh hiện thực từ góc nhìn của quan 

niệm thiên mệnh, Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề có lúc phơi bày những biểu hiện 

xuống cấp, suy tàn của chế độ phong kiến; của 

lý tưởng cũng như phép tắc ứng xử trong tư 

tưởng Nho giáo, lễ giáo phong kiến. Dẫu vậy, 

trước sau thống nhất trong tập ký, ông vẫn thể 

hiện giọng điệu răn dạy đạo đức, cảnh tỉnh xã 

hội, những mong lập lại trật tự phong kiến, tiếp 

tục khẳng định vai trò rường cột của tư tưởng 

Nho giáo. Qua những biểu hiện và sự chi phối 

của quan niệm thiên mệnh theo tư tưởng Nho 

giáo được sử dụng trong tập ký, Vũ Phương Đề 

nổi bật là kiểu tác giả nhà Nho hành đạo gắn với 

niềm tự hào về địa linh nhân kiệt của gia tộc, 

quê hương, đất nước. 

Ghi chép lại nhiều câu chuyện nói về sự 

thưởng – phạt phân minh bởi trời, cùng lối kể 

chuyện mang màu sắc truyền thuyết, giai thoại 

dân gian sinh động, Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề đã thể hiện rõ quan niệm nhân sinh 

của các nhà Nho nhưng cũng hết sức gần gũi với 

quan niệm, khát vọng sống nói chung của nhân 

dân, nhất là với những người dân lao động. Bên 

cạnh đó, dù còn mang chất dân gian và tinh thần 

khảo cứu, chưa đậm chất tự thuật, cũng như tính 

nghệ thuật, nhưng các tác phẩm trong tập ký này 

đã giàu chất liệu hiện thực, tính thời sự hơn so 

với các tác phẩm chí quái, truyền kỳ trước đó. 

Nói cách khác, Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề đã thực sự hội tụ đủ những đặc trưng cơ bản 

của thể loại ký; xứng đáng giữ vai trò thừa tiếp, 

mạch nối cho sự phát triển của thể loại ký nói 

riêng, dòng văn xuôi tự sự trung đại Việt Nam 

nói chung giai đoạn thế kỷ XVIII – XIX.  

 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO  

1. T. V. Giáp. Tìm hiểu kho sách Hán Nôm - nguồn 

tư liệu văn học sử học Việt Nam, Tập 1-2, Nxb. Văn 

hóa, Hà Nội, 1984. 

2. N. Đ. Na. Văn xuôi tự sự Việt Nam thời trung đại, 

Tập 1, Nxb. Giáo dục, Hà Nội, 1997. 

3. T. Nghĩa (Chủ biên). Tổng tập tiểu thuyết chữ Hán 

Việt Nam, Nxb Thế giới, Hà Nội, 1997. 

4. V. P. Đề. Công dư tiệp ký (Đoàn Thăng dịch, Trần 

Nghĩa giới thiệu), Nxb Văn học, Hà Nội, 2001. 

5. N. V. Hoài. Đôi điều bổ sung thêm về tác giả và 

tác phẩm Công dư tiệp ký,  

<http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-

cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-

them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html>, truy 

cập ngày 09/09/2024. 

6. L. D. K. Minh. Truyện truyền kỳ Việt Nam thời 

trung đại: diện mạo và đặc trưng nghệ thuật, Luận án 

Tiến sĩ Ngữ văn, Học viện Khoa học xã hội, 2019. 

7. Đ. T. T. Tiên. Đặc điểm nghệ thuật “Công dư tiệp 

ký” của Vũ Phương Đề, Luận văn thạc sĩ khoa học 

định hướng nghiên cứu, Trường Đại học Khoa học 

Huế, 2016. 

8. L. T. H. Yến. Hai bức tranh xã hội trong kí viết về 

chuyện kì Việt Nam giai đoạn thế kỷ XVIII và nửa 

đầu thế kỷ XIX, Tạp chí khoa học Trường Đại học 

Sư phạm Hà Nội 2, 2020, 42, 5-11. 

9. L. T. H. Vy. Văn hóa tâm linh trong Công dư tiệp 

ký, Đề án Thạc sĩ Văn học Việt Nam, Trường Đại 

học Quy Nhơn, 2023. 

10. N. Đ. Na. Đặc điểm văn học Việt Nam trung đại: 

Những vấn đề văn xuôi tự sự, Nxb Giáo dục, Hà Nội, 

2003. 

11. V. T. Hạng. Những đóng góp của thể loại ký giai 

đoạn văn học thế kỷ XVIII đến giữa thế kỷ XIX, Luận 

văn thạc sĩ Văn học, Trường Đại học Sư phạm Tp. 

Hồ Chí Minh, 2007. 

12. L. N. Thìn, V. Thanh (Đồng chủ biên).  Giáo 

trình văn học trung đại Việt Nam, Tập 2, Nxb Giáo 

dục Việt Nam, Hà Nội, 2015. 

13. D. Chính (Chủ biên). Lịch sử triết học phương 

Đông, Nxb Chính trị Quốc gia – Sự thật, Hà Nội, 

2012. 

14. T. T. Kim. Nho giáo, Nxb Thời đại, Hà Nội, 

2012. 

15. N. G. Phu. Lịch sử tư tưởng phương Đông và Việt 

Nam, Tủ sách Đại học Tổng hợp Tp. Hồ Chí Minh, 

1996. 

16. T. Đ. Hượu. Nho giáo và văn học Việt Nam trung 

cận đại, Nxb Giáo dục, Hà Nội, 1998.  

17. B. M. Điền. Loại hình văn học trung đại Việt 

Nam, Nxb Đại học Vinh, Nghệ An, 2015. 

http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html
http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html
http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html


 

 

1 

 

18. T. N. Thìn. Kiểu tác giả của văn học trung đại. 

Văn học Việt Nam (Từ thế kỷ X đến hết thế kỷ XIX), 

Nxb Giáo dục Việt Nam, Hà Nội, 2012. 

19. N. H. Sơn. Nhận diện loại hình tác gia văn học 

trung đại Việt Nam, Tạp chí Nghiên cứu văn học, 

2013, 10, 3-17. 

20. T. N. Vương. Loại hình học tác giả văn học: Nhà 

nho tài tử và văn học Việt Nam, Nxb Giáo dục, Hà 

Nội, 1995. 

21. L. V. Tấn. Văn học trung đại Việt Nam nhìn từ 

hai loại hình tác giả: nhà nho hành đạo và nhà nho 

ẩn dật, Nxb Đại học Quốc gia Hà Nội, Hà Nội, 2020. 

22. T. N. Thìn. Văn học trung đại Việt Nam dưới góc 

nhìn văn hóa, Nxb Giáo dục, Hà Nội, 2003. 

23. T. Đ. Sử. Thi pháp văn học trung đại Việt Nam, 

Nxb Đại học Quốc gia Hà Nội, Hà Nội, 2005. 


