
 

From scholar education to liberal education 
 

 

 
 

 

ABSTRACT 

Liberal education is a term that is being used so widely that it has become globalized. Few people know that 

liberal ideas were born and existed for nearly half a millennium in the constant struggle with scholastic education. 

Although scholastic education was limited within the doors of the church, its influence still spread outside and 

persisted in the habits of educators. It is a fact that in educational systems that have not completely abandoned the 

totalitarian nature of scholastic education, the construction of programs and the application of new, modern teaching 

methods are only mechanical formalities. The article provides information from the root of Western ideological 

revolutions to help educators free themselves from traditional habits, perceive and properly implement the spirit of 

liberal education. The main issues deployed: 1) The dominant weight of scholastic education, 2) Half a millennium 

of liberal education.. 

Keywords: Scholastic education, liberal education, myth, science. 

 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 

 



 

 

Từ giáo dục kinh viện đến giáo dục khai phóng 

 
 

TÓM TẮT 

Giáo dục khai phóng là thuật ngữ đang được sử dụng phổ biến đến mức toàn cầu hóa. Ít người biết các tư 

tưởng khai phóng đã ra đời và tồn tại với lịch sử gần nửa thiên niên kỷ trong cuộc đấu tranh không ngừng với giáo 

dục kinh viện. Giáo dục kinh viện dù bị giới hạn bên trong cánh cửa nhà thờ, nhưng sức ảnh hưởng của nó vẫn lan 

tỏa ra bên ngoài và còn tồn tại dai dẳng trong thói quen của nhiều nhà giáo dục. Có một sự thật là, những nền giáo 

dục chưa từ bỏ dứt khoát tính chất toàn trị của giáo dục kinh viện thì việc xây dựng chương trình và áp dụng các 

phương pháp dạy học mới, hiện đại chỉ là hình thức máy móc. Bài viết cấp thông tin từ cái gốc của các cuộc cách 

mạng tư tưởng phương Tây nhằm giúp nhà giáo dục tự giải thoát khỏi thói quen truyền thống, nhận thức và thực 

hiện đúng tinh thần giáo dục khai phóng. Nội chung chính: 1) Sức nặng thống trị của giáo dục kinh viện, 2) Nửa 

thiên niên kỷ giáo dục khai phóng. 

Từ khóa: Giáo dục kinh viện, giáo dục khai phóng, huyền thoại, khoa học.  

1. DẪN NHẬP 

Trong Lời tựa cuốn sách Hệ tư tưởng Đức, K. 

Marx viết: “Cho đến nay, con người luôn luôn 
tạo ra cho mình những quan niệm sai lầm về bản 

thân, về mình hiện đang là như thế hoặc sau này 

sẽ là như thế nào. Họ đã xây dựng những quan hệ 
của họ căn cứ vào những quan niệm của họ về 

thần, về kiểu mẫu của con người, v.v… Những 

sản phẩm của bộ óc của họ đã trở thành kẻ thống 

trị họ. Là những người sáng tạo, họ lại phải cúi 
mình trước những cái họ sáng tạo ra.” 1 Sáng tạo 

tư tưởng và chính mình bị nô lệ bởi tư tưởng là bi 

kịch của những trào lưu triết học sau Hegel. Khi 
“lột xác” để được khai phóng thì chính cái gọi là 

“con người tự do” ấy tự chui đầu vào chiếc rọ 

khuôn mẫu do mình tạo ra một cách phản biện 
chứng. Khi phê phán hệ tư tưởng Đức, Marx luôn 

nhấn mạnh rằng, mọi sự “lột xác” dựa trên cái lõi 

giáo điều chỉ là thay chiếc vỏ bọc hình thức, bản 

chất vẫn không thay đổi.  

Điều K. Marx phê phán phái Hegel trẻ bấy 

giờ cũng là đả kích sâu sắc vào cả nền giáo dục 

kinh viện thống trị nhân loại hàng ngàn năm lịch 
sử. Đức tin vào Thượng đế hay Tinh thần tuyệt 

đối đã tạo nên một thứ lịch sử phản tự nhiên 

ngay cả khi khoa học tự nhiên đang lớn mạnh 
không ngừng. Không ngạc nhiên khi các định 

luật tự nhiên vừa được khám phá lại quay ngược 

chiều đồng hóa với Tinh thần tuyệt đối thần bí. 

Hậu quả là, các “chân lý” được “mặc khải” để tự 
hào rằng, nhân loại chỉ được “khai sáng” nhờ sự 

giáo huấn của những “khuôn mẫu” định sẵn ấy. 

K. Marx kêu gọi: “Chúng ta hãy giải thoát họ 
khỏi những ảo tưởng, những khái niệm, những 

giáo điều, những điều tưởng tượng mà cái ách 

của chúng đã giày vò họ.”1   

Điều K. Marx nói vẫn đúng cho đến nay 
khi giáo dục tự cho là “khai phóng” ra đời lại 

biến những bộ óc chưa có cơ hội tiếp cận tận gốc 

lịch sử của tư tưởng khai phóng thành nô lệ hơn 

là làm chủ các sản phẩm người khác đã tạo ra. Sự 
thực, sức nặng của giáo dục kinh viện từng làm 

cho giáo dục khai phóng Âu - Mỹ phải đấu tranh 

vật vã gần nửa thiên niên kỷ. 

Có thể nói, từ Enlightening mang nghĩa 

khai sáng tồn tại lâu đời cùng với giáo dục kinh 

viện. Nó khai sáng bằng trật tự của khuôn mẫu 

thần bí, cho nên đầy hoang tưởng. Nó không đem 
lại chút tự do cho con người với khao khát được 

giải phóng thực sự. Khai sáng phải gắn liền với 

tự do, giải phóng, mà từ thường dùng hiện nay là 
Liberal, một sự thay đổi triệt để thúc lịch sử nhân 

loại vận động bằng sự tự giải thoát khỏi các hệ tư 

tưởng đang thống trị. 

2. NỘI DUNG 

2.1. Sức nặng thống trị của giáo dục kinh viện 

Một trong những lý do giáo dục khai phóng vấp 

phải những trục trặc và vướng mắc kéo dài chính 
là sức nặng thống trị của giáo dục kinh viện từng 

ăn khá sâu trong tâm thức của đa số các nhà giáo 

dục. Rất cần thiết phải vạch ra và giải quyết mâu 
thuẫn giữa giáo dục kinh viện (scholastic education) và 

giáo dục khai phóng (liberal education) từng diễn ra 

trong lịch sử tri thức của nhân loại. 

Khái niệm kinh viện, gốc Hy Lạp: σχολαστικός 

(scholastikos), chỉ trường học, đại học có tính hàn 

lâm, chính thống, cũng là khái niệm được dùng 

cho cả triết học kinh viện (scholasticism). Khái 
niệm này được Latin hóa scholasticus dưới thời 

thịnh trị của đế chế La Mã mà nội dung giảng 

dạy là những khuôn mẫu được cho là kinh điển. 
Gốc ban đầu là phương pháp học tập dưới dạng 

tranh luận bằng cách đặt câu hỏi về một chủ đề, 

nhưng thực chất ở đó các ý kiến trái ngược với 

tinh thần chính thống hoặc bị bác bỏ hoặc bị cho 
là ngụy biện để đi đến thống nhất một chân lý. 



2  

  

Đến thời đế chế La Mã, các trường đại học ra 

đời, giáo dục kinh viện trở thành một phương 
pháp học tập với một hệ thống tri thức pha trộn 

giữa thần học Kito giáo với triết học cổ điển Hy 

Lạp.2 

Bản thể luận (ontology) và Siêu hình học 

(metaphysics) từng được xem là phương pháp 

luận duy nhất đúng, mẫu mực kéo dài từ thời cổ 

đại đến hết thời trung đại, cũng là cha đẻ của 
giáo dục kinh viện. Không thể tiếp cận giáo dục 

khai phóng bằng việc đi tắt đón đầu hay cắt ngọn 

giáo dục khai phóng ra khỏi cái gốc bản thể luận 

mà nó phản biện. 

Một niềm tin vào cái gốc ban đầu toàn chân, 

toàn thiện, toàn mỹ gọi là bản thể (essence), từ đó bản 

thể luận (ontology) ra đời. Huyền thoại chính là 
nền tảng của bản thể luận. Dễ hình dung, ở các 

nền văn minh sơ khai, các huyền thoại ra đời như 

một cách thức nhận thức phổ biến về thế giới. 
Các hiện tượng tự nhiên cho đến những con 

người có công khai thiên lập địa đều được thần 

thánh hoá, vừa để nhận thức, vừa để tôn thờ và 
vừa để noi gương. Sự tôn thờ và noi gương thần 

thánh tự nó hình thành nên các khuôn mẫu giá 

trị, cho cả Chân, Thiện, Mỹ. Học Chân, Thiện, 

Mỹ từ tấm gương thần thánh để làm người ưu tú. 
Ở phương Tây thời Hy Lạp cổ đại, các luận giải 

về chính trị, đạo đức, xã hội kể từ Socrates đến 

Plato đều dựa trên các khuôn mẫu giá trị được 
quy cho là của thần thánh. Hình thức dạy học đối 

thoại nổi tiếng của Socrates khi được ghi lại qua 

sách của Plato với những kết luận cuối cùng của 
“bậc hiền minh nhất thời cổ đại” lại đã trở thành 

giáo điều trong Hàn lâm viện do chính Plato lập 

nên. Hàn lâm viện của Plato dạy toán để học cái 

Chân, dạy luân lý để hướng vào cái Thiện, dạy 
âm nhạc, hội họa để hướng vào cái Mỹ. Mặc dù 

Plato cố gắng giải oan cho vụ án Socrates (bị nhà 

vua buộc tội gieo rắc hoài nghi thần thánh, phải 
uống thuốc độc tự vẫn)3 nhưng tinh thần hoài 

nghi nửa vời kiểu Socrates cũng chấm dứt từ đó. 

Tất cả mọi hoài nghi về thần thánh đều bị xem là 

nguỵ biện. Tại Hy Lạp cổ, ngoài Hàn lâm viện 
của Plato, sau đó thêm học viện Aristotle, đã 

từng có các “nhà thông thái” từ nơi khác đến 

Athens dạy cho người dân về tu từ học để diễn 
giải các hiện tượng tự nhiên, dạy cả kỹ năng 

sống và nghề nghiệp thực tế, nhưng đều bị quy là 

“nhà nguỵ biện”. Gọi là “ngụy biện” vì niềm tin 
chính thống quy chân lý thuộc vào “ý niệm tuyệt 

đối” chứ không phải thực tại khách quan. Tinh 

thần này dựa vào ẩn dụ về cái hang động của 

Socrates được Plato ghi lại. Những tư tưởng hoài 
nghi về thánh thần, khai phóng con người thoát 

khỏi cái bóng đè của thánh thần đều bị cho là 

báng bổ và không ít người bị đưa lên giàn hoả 

thiêu cùng với các trước tác của họ. Điều này lại 

tiếp tục diễn ra dưới thời cai trị của đế chế La Mã 
và Kito giáo. Ban đầu, dưới niềm tin duy nhất về 

một Chúa Trời, thế giới đa thần Hy Lạp và các 

dân tộc khác hoàn toàn bị bác bỏ. Trừ toán học 
được cho là sản phẩm siêu hình của Thượng đế, 

tất cả các khoa học khách quan manh nha từ thời 

cổ như Thiên văn, Vật lý, Hoá học, Sinh học đều 

bị loại ra bên lề giáo dục chính thống, vì mỗi 
phát hiện bí mật trong vũ trụ, trong tự nhiên đều 

bị cho là ảo giác hoặc xâm phạm bí mật của 

Chúa.4,5 

Khi “khảo cổ” về hiệu lực của diễn ngôn, 

M. Foucault cho rằng, chính tiếng nói của quyền 

lực, cùng kỷ luật và hình phạt nghiêm khắc đã 

biến gông xiềng nhà tù thành gông xiềng của 
nhận thức kéo dài từ văn minh cổ đại đến hết 

thời trung đại. Sự sợ hãi làm cho nhân loại không 

dám nghĩ về một điều gì mới ngoài niềm tin về 
thánh thần và các khuôn mẫu định sẵn. Không 

ngạc nhiên khi cả Chân, Thiện, Mỹ đều bị lược 

quy về đạo đức của kẻ mạnh. Huyền thoại và anh 
hùng ca là khuôn mẫu của những “hành vi phi 

pháp”, cổ vũ chiến tranh và bạo lực, tức tội ác 

nhưng lại được tán dương. “Nhìn bề ngoài, đó là 

sự khám phá vẻ đẹp và tính vĩ đại của tội ác; 
thực ra chính là khẳng định rằng sự vĩ đại cũng 

có quyền gây ra tội ác và thậm chí tội ác trở 

thành đặc quyền của những ai thực sự vĩ đại.”6 
Ngay cả Aristotle, cha đẻ của Siêu hình học, khi 

luận giải về những thứ siêu vật chất cũng bị đẩy 

vào cái “đại nguyên nhân”, tức không thoát khỏi 
niềm tin về một bản thể hay cái siêu hình mẫu 

mực ban đầu. Thực chất, đó là khuôn mẫu siêu 

hình thần thánh của Plato chuyển thành khuôn 

mẫu siêu hình vật chất kiểu Aristotle. Kết cục, 
thánh thần vẫn thống trị trong mọi cách tư duy về 

thế giới. Các thí nghiệm, thực nghiệm khoa học, 

dù công khai hay bí mật, đều nằm trong mục 
đích chứng minh về sự hiện hữu của Thượng đế 

hay thánh thần như một niềm tin bất khả kháng. 

Bằng chứng, Aristotle muốn thoát ra khỏi cái 

bóng về một hiện thực trên cao của người thầy 
Plato, phê phán cách tư duy về một Thượng đế 

nắn nên con người bằng vàng hay bằng đất để 

giải thích quan hệ đẳng cấp, tôn ti ở con người 
thế tục, nhưng ông lại coi nhà độc tài như là “cha 

đẻ”, tức Thượng đế nơi trần tục: “Nhà độc tài 

phải lo tô điểm và cải tiến quốc gia, như thể 
mình không phải là nhà độc tài mà là người bảo 

hộ quốc gia. Thêm nữa, nhà độc tài cũng phải tỏ 

ra là một người phục vụ Thượng đế một cách 

nhiệt thành, vì nếu người dân nghĩ rằng người 
cầm quyền là một người có niềm tin và kính phục 

Thượng đế, thì họ sẽ cảm thấy an tâm hơn và 

không sợ bị nhà cầm quyền đối xử bất công, và 



3  

  

như thế sẽ ít có khuynh hướng làm phản hơn, 

nhất là khi họ nghĩ rằng nhà cầm quyền được 

Thượng đế phù trợ.”7 

Aristotle không thoát khỏi mơ tưởng hão 

huyền khi nghĩ ra nhà độc tài tốt bụng ở trần thế 
thay cho Thượng đế trên cao, giống tư tưởng “thế 

thiên hành đạo” của phương Đông. Sự “lột xác” 

cái vỏ tên gọi ấy vẫy giữ nguyên bản chất kinh 

viện. 

Sự thống trị của giáo dục kinh viện làm 

cho khoa học dù ra đời rất sớm vẫn không thể 

thoát khỏi cái bóng của huyền thoại và bản thể 
luận. Sự tò mò khoa học của những nhà toán học, 

vật lý học như Thales, Anaximander, Anaximenes, 

Pythagoras… dù tìm cách vật thể hóa, nguyên tử 

hóa các nguyên mẫu thánh thần để giải thích cội 
nguồn vũ trụ, nhưng kết cục vẫn phải thần bí hóa 

những điều nằm ngoài giới hạn hiểu biết: "Vào 

giai đoạn quan yếu này, có sự chồng chéo đặc 
trưng của các phương thức thần thoại và khoa 

học, có thể thấy được trong phát biểu chính yếu 

được gán cho Thales, trong đó ông khẳng định 
cả thực chất nguyên thủy thống nhất và sự hiện 

diện khắp nơi của thần thánh: "Tất cả chỉ là 

nước và thế giới đầy các thần thánh."5 

Các nhà vật lý sau Aristotle vẫn tin về một 
đại vũ trụ vận động không ngừng trong kiến tạo 

của Thượng đế để đi tìm một “động cơ vĩnh 

cửu”. Các nhà hoá học vẫn tin có thể tạo ra vàng 
nhân tạo từ giọt tinh trùng của Ông Trời là thuỷ 

ngân phối hợp với lưu huỳnh là trứng của Bà Mẹ 

Đất. Điều này, theo Bachelard, đã sinh ra các 
triệu chứng tâm lý và gây cản trở cho sự ra đời 

và phát triển của khoa học khách quan.8 

Các phản biện thời cổ đại đều bị xem là 

nguỵ biện, bị kiểm duyệt và loại trừ khỏi hệ 
thống giáo dục chính thống. Các nhà khoa học 

phải mất bao nhiêu thời gian tìm kiếm trong cái 

vòng lẩn quẩn của niềm tin về sự mẫu mực của 
cái gọi là bản thể. Rất nhiều những ngộ nhận sai 

lầm nhưng được tin là đúng. Chỉ một tưởng 

tượng của Aristotle về một Thượng đế cầm chiếc 

compa lấy Trái Đất làm trung tâm, vẽ các đường 
tròn to nhỏ khác nhau cho chu kỳ vận động của 

Mặt Trời và các vì sao mà Thiên văn học lẩn 

quẩn mãi trong cái nhìn biểu kiến nhưng lại 
nhầm tưởng là đã tư duy vào hiện thực của cái 

siêu vật chất. Các tiên đề của Euclid về hình học 

hay phán đoán của Pythagoras về sự mẫu mực, 
chuẩn xác của toán học cũng đã từng cầm tù tư 

duy của nhân loại, đến mức số Pi được phát hiện 

rất sớm cũng bị dìm vào quên lãng. Tương 

truyền Pythagoras đã dìm chết người học trò 
trong bể nước để giấu bí mật, rằng tương quan 

giữa đường tròn và đường kính đã sinh ra một 

con số mà khoảng cách giữa hai đơn vị tưởng rất 

nhỏ trong dãy số là vô hạn.9. Hoạt động bắt 
chước và làm theo khuôn mẫu (mimesis) được 

xem như một thứ phẩm chất và năng lực chung 

đối với người học. Đến thời đế chế La Mã, dưới 
sự thống trị của Kito giáo, dù bài trừ hay dung 

hợp thần học Hy Lạp, kể cả chấp nhận phần nào 

các thành tựu khoa học, thì Kinh Thánh và các 

bản Phúc Âm vẫn luôn được xem là kinh điển 
trong nhà trường, dù là nhà trường tôn giáo hay 

nhà trường thế tục. Các phát minh khoa học trái 

với giáo lý nhà thờ đều bị gạt bỏ, thậm chí bị trấn 

áp.5 

Cũng như vậy, ở phương Đông, bản thể 

luận dù nằm trong nhiều cách diễn giải khác 

nhau của thời “bách gia chư tử” nhưng hoàn toàn 
không thoát ra khỏi khuôn mẫu của Kinh Dịch. 

Đạo với lẽ hài hoà Âm Dương (Nhất Âm nhất 

Dương chi vị Đạo) được xem là cái gốc ban đầu 
trong kiến tạo của thánh hiền. Một Phục Hy hay 

Nữ Oa, sau đó là Nghiêu, Thuấn trong huyền 

thoại, thậm chí là một ông vua nhà Chu nơi thế 
tục đều được xem là mẫu mực. Các luận giải về 

pháp trị, nhân trị, lễ trị, kể cả các vấn đề về sinh 

lý học, y học đều dựa trên Âm Dương luận. Ảnh 

hưởng mạnh mẽ và thống trị lâu dài nhất trong 
lịch sử giáo dục phương Đông là Nho giáo với 

chủ trương “thuật nhi bất tác” (cứ theo gương 

xưa mà làm) của Khổng Tử. Sự nhân danh thánh 
hiền cùng với sự áp đặt khuôn mẫu tôn ti đã làm 

cho giáo dục phương Đông rơi vào giáo điều, 

cứng nhắc đến mức duy trì lâu dài chế độ độc tài 
toàn trị. Đạo trung quân, hiếu nghĩa và trọng nam 

khinh nữ, kể cả nhiều phát minh khoa học kỹ 

thuật ra đời rất sớm ở phương Đông đã không có 

đất sống. Trong lịch sử, người Hán từng có 
những phát minh khoa học khá sớm như thuốc 

nổ, động cơ máy móc, nhưng chủ yếu chỉ áp 

dụng trong chiến tranh mà ít đi vào phục vụ cho 
đời sống dân sinh. Các phát minh sớm ấy không 

có mặt trong giáo dục bởi sự thống trị của các 

loại sách kinh điển như Tứ thư, Ngũ kinh.10,11 

Giáo dục nào sinh ra con người và xã hội 
ấy. Không phủ nhận giáo dục kinh viện từng kiến 

tạo nên các khuôn mẫu giá trị để đưa loài người 

từ hỗn mang vào trật tự, nhưng đến lúc các giá trị 
ấy đã hết chức năng lịch sử, hoặc còn chăng là 

những tinh hoa được sàng lọc. Khi Giáo hoàng 

hay các cha cố, ông vua hay người thầy là trung 
tâm, được xem là đại diện cho thánh thần, cũng 

là đại diện cho cái Chân, Thiện, Mỹ thì mọi sáng 

tạo đều bị dập tắt hoặc khó thoát ra ngoài khuôn 

mẫu. Khi giáo dục lấy cái Chân là niềm tin vào 
sự duy nhất đúng ở nơi thánh thần hay người đi 

trước, lấy cái Thiện là trật tự đạo đức ở việc noi 

gương bề trên, lấy cái Mỹ là sự hài hòa ở việc áp 



4  

  

đặt tinh thần lên trên đòi hỏi của thân xác thì sản 

phẩm do nó tạo ra chỉ có thể là con người công 
cụ, con người máy móc và hoang tưởng. Nói như 

các nhà Hiện sinh luận, giáo dục kinh viện đã tạo 

ra “cái người ta” (Heidegger)12, một cỗ máy 

khổng lồ của bầy đàn (Nietzsche).13  

Góp phần phê phán triết học pháp quyền 

của Hegel, cũng là vạch trần thứ “thuốc phiện” 

của đức tin giáo điều, kinh viện, mà trong bản 
thân nó tự chứa đựng cả hai mặt mâu thuẫn “khai 

sáng” lẫn “mê muội” do thứ khuôn mẫu trật tự 

được tạo ra như là chân lý duy nhất, K. Marx 
viết: “Sự nghèo nàn của tôn giáo vừa là biểu 

hiện của sự nghèo nàn hiện thực, vừa là sự phản 

kháng chống sự nghèo nàn hiện thực ấy. Tôn 

giáo là tiếng thở dài của chúng sinh bị áp bức, là 
trái tim của thế giới không có trái tim, cũng 

giống như nó là tinh thần của những trật tự 

không có tinh thần. Tôn giáo là thuốc phiện của 

nhân dân.”14 

Điều này giáo dục Âu - Mỹ đã nỗ lực vượt 

qua trong cuộc chiến khai phóng gần nửa thiên 
niên kỷ, nhưng với các quốc gia đang phát triển 

thì khuôn mẫu của giáo dục kinh viện tưởng già 

cỗi vẫn cắm rễ khá sâu và có nguy cơ tái sinh 

mạnh mẽ trong tâm thức của những nhà giáo 
dục. Riêng đối với người học thì việc làm theo 

khuôn mẫu như một cơ chế tự động của vô thức 

đã kéo dài suốt nhiều năm hơn là đã có ý thức về 

khả năng tự chủ, sáng tạo. 

2.2. Nửa thiên niên kỷ cho giáo dục khai 

phóng Âu – Mỹ 

Giáo dục khai phóng, nếu tính khởi đầu là từ trào 

lưu Phục hưng (thế kỷ 13 - 16), kéo dài qua thời 

Khai sáng (thế kỷ 17-18), cho đến khi thành hình 

như hiện nay, đã mất gần nửa thiên niên kỷ. Điều 
đó muốn nói rằng, giải phóng con người, nếu 

triệt để phải bắt đầu từ giải phóng tinh thần, là 

không dễ, nếu không nói nhân loại phải đấu tranh 

và trả giá bằng máu. 

Các tư tưởng khai phóng có từ thời dân 

chủ Athens, được làm sống lại bởi phong trào 

Phục hưng và đánh dấu bằng cuộc cách mạng 

Khai sáng thế kỷ 17, 18.  

Những nỗ lực giải đáp sự tò mò khoa học 

đã nâng trí tuệ Hy Lạp từ trong cái bóng u minh 
của huyền thoại bước ra ánh sáng bằng cách giải 

thích tự nhiên và vũ trụ thông qua quan sát và 

luận lý logic. Những cách giải thích dựa trên trực 
quan và tư duy đã giúp con người rũ bỏ dần 

những yếu tố huyền thoại. “Thế là chủ nghĩa 

thực nghiệm của khoa học tự nhiên sơ đẳng đã 

ra đời. Và sự thông minh độc lập của con người 
lớn mạnh lên, còn quyền lực tối cao của các 

thánh thần cũ thì yếu dần”, Richard Tarnas nhận 

định như vậy khi khảo sát toàn bộ chuyển biến 

của lịch sử tư tưởng phương Tây.5 

Cái tên “Phục hưng” hình như không phải 

làm sống lại toàn bộ tư tưởng thời cổ như nhiều 
người đã nhầm mà làm sống lại những phản biện 

từng bị xem là nguỵ biện của thời cổ Hy Lạp. 

Khảo cổ học vật chất lẫn tri thức đã lật lên nhiều 

lớp văn hoá vật thể lẫn các tư tưởng tiên phong 
bị giáo dục kinh viện chôn vùi. Đó là một 

Heraclitus (trong cùng hệ tư duy của những nhà duy 

vật sơ khai như Thales,  Democritus, Anaximander, 
Anaximenes…) đã để lại phát ngôn bất hủ: “Không ai 

tắm hai lần trên một dòng sông”. Cha đẻ của phép 

biện chứng không chỉ hoài nghi về sự tồn tại của 

thánh thần hay một khuôn mẫu ban đầu mà dứt 
khoát về một sự tồn tại, thống nhất và biến hoá 

của năng lượng vật chất qua hình tượng ngọn lửa 

bất diệt: “Thế giới này chỉ là một đối với mọi cái. 
Không do một thần thánh hay một người nào đó 

sáng tạo ra nó, nhưng nó mãi mãi đã, đang và sẽ 

là ngọn lửa vĩnh cửu, như là độ đo của những cái 
đang rực cháy, và mức độ của những cái đang 

lụi tàn.”15 Đó là một Xenophanes dám đưa thần 

thánh vào hài kịch với lời mỉa mai:  “Thần thánh 

là biểu trưng của con người, vì vậy con người như thế 
nào thì thần thánh cũng như thế ấy, có quần áo, 

có ngôn ngữ, có thân thể. Người Ethiopia khẳng định 

rằng các vị thần của họ có mũi hếch và đen đúa như 
họ. Người Phracxi lại cho rằng vị thần của họ 

có mắt xanh và tóc quăn giống họ... Nếu như con bò, 

con ngựa giống như con người, chúng có thể vẽ 
bằng tay, chúng biết vẽ và làm ra các tác phẩm nghệ 

thuật thì ngựa sẽ vẽ thần thánh của ngựa giống con 

ngựa, thần thánh của bò sẽ giống như bò, và chúng  sẽ 

vẽ thân thể thần thánh của chúng giống hình hài của 
bản thân chúng.”16 Đó là một Herodotus bị quy tội 

“Cha đẻ của dối trá” khi xem niềm tin không 

phải là chân lý, cái thiện, cái mỹ, tất cả đều do 
các cộng đồng khác nhau kiến tạo khác nhau 

trong tính tương đối của nhận thức. Toàn bộ ghi 

chép trong lịch sử của ông về các dân tộc muốn 

nói rằng, nếu dân tộc khác tin vào những điều 
khác với anh, vậy làm sao anh biết rằng những 

niềm tin của anh là đúng? Làm sao anh biết được 

những niềm tin của một ai đó là đúng? Lẽ nào có 
vô số Thượng Đế và thánh thần khi mỗi dân tộc, 

mỗi vùng đất có những Thượng Đế và thánh thần 

khác nhau?17 Đó là một Protagoras bị quy là “nhà 
nguỵ biện” khi tuyên bố không phải thánh thần 

mà “con người là thước đo của vạn vật.”18 Tư 

tưởng lấy con người là trung tâm đã đưa các 

nghệ sỹ Phục hưng đến mệnh đề: “Con người là 
kiểu mẫu của muôn loài, vẻ đẹp của thế gian” 

(Hamlet, Shakespeare). Đó không là con người 

của tinh thần trừu tượng mà là con người của 



5  

  

thân xác trần tục, tự nó mang tinh thần của 

Thượng Đế thiêng liêng, còn ham muốn tội lỗi 
chính là hiện thân của tinh thần Satan như chính 

Kinh Thánh đã ghi nhận. “Thân xác của người 

đàn bà là kiệt tác của Tạo hoá, còn ý thức về sự 
tà dâm là sản phẩm của kẻ lưu manh”, họa sĩ 

Goia đã khẳng định như vậy khi bị tòa dị giáo 

đưa lên giàn hoả thiêu.19 Các phát minh về thiên 

văn của Copernicus, Galileo và Kepler, về nguồn 
gốc loài người của Darwin xóa dần hoang tưởng 

về một kiến tạo vũ trụ và con người theo tinh 

thần Thượng Đế, buộc nhân loại phải đối mặt với 
cuộc sống trần tục của mình, như các nhà “ngụy 

biện” thời cổ đã từng phản biện. 

Người phản biện rốt ráo thần học, buộc 

Giáo hội Rome phải dung hợp thần học Kito giáo 
với khoa học tự nhiên chính là Ockham với “lưỡi 

dao cạo” nổi tiếng. Là một linh mục, một nhà 

thần học, nhưng Ockham lại lột trần những ngụy 
tín trong các giả thuyết và diễn giải hoang đường 

của thần học Kito giáo.5 Bắt đầu từ gợi mở truy 

tìm sự thực của Thomas Aquinas cho đến lưỡi 
dao cạo của Ockham, khoa học thực chứng ra 

đời, khai phóng loài người thoát khỏi thứ logos 

đồng nghĩa với thần ngôn (còn gọi là sự mặc khải 

chân lý). 

Tinh thần khai phóng phát triển mạnh mẽ 

thời Khai sáng (thế kỷ 17-18) và chính thức được 

đặt tên cho một nền giáo dục mới, đối lập với 
giáo dục kinh viện. Thực chất tinh thần khai 

phóng từng có trong thời trung cổ, tồn tại ngay 

trong lòng giáo dục kinh viện. Tại các trường đại 
học ở Ý, Pháp, Tây Ban Nha và Anh, bên cạnh 

môn học chính là thần học Kito giáo, các môn 

học gọi là khai phóng bao gồm Pháp luật, Y học 

được đưa vào chương trình để hòa giải giữa giáo 
điều Kito giáo với khoa học cổ đại Hy Lạp, đặc 

biệt là Metaphysics (siêu hình học) của Aristotle. 

Thời Khai sáng, bắt đầu từ R. Decartes, với tư 
tưởng “Thượng Đế hiện hữu trong tinh thần con 

người”, “Tôi tư duy, vậy tôi tồn tại”, các cá nhân 

tìm lại chính mình (tinh thần Thượng Đế) bằng 

cuộc tìm kiếm vô tận.20 Cuộc tìm kiếm vô tận ấy 
sinh ra “con người tự do” và khái niệm Sáng tạo 

(Creatio/Creativity) vốn chỉ dành cho Thượng Đế 

đã được các triết gia đoạt lấy cho con người, thay 

thế khái niệm Mimesis. 21 

Thuyết nhân loại hóa (anthropomorphisme) của 

Hume vừa kế thừa tư tưởng lấy con người làm trung 
tâm của trào lưu Phục hưng, vừa lật ngược bản thể luận 

của Plato lẫn Thượng đế toàn thiện toàn mỹ của Kito 

giáo, vừa phản biện rốt ráo cả quyết định luận nhân quả 

của siêu hình học Aristotle. Thần thánh chẳng qua là 
sự nhân hình hóa lẫn nhân tính hóa thế giới tự 

nhiên.22 

J. Rousseau, với Éminle hay là về giáo dục, tấn 

công trực diện vào giáo dục kinh viện. Ông gọi đó là 
“nền giáo dục gia công”, “giáo dục nhồi sọ” biến con 

người thành công cụ hơn là sáng tạo, “những ý tưởng 

đầu tiên của trẻ là những ý tưởng về quyền lực và sự 
khuất phục! Nó bị hạ lệnh trước khi biết nói, nó vâng 

theo trước khi có thể hành động; và đôi khi người ta 

trừng phạt nó trước khi nó có thể biết lỗi, hoặc nói 

đúng hơn là có thể phạm lỗi. Như vậy là người ta sớm 
rót vào trái tim non nớt của nó những đam mê mà sau 

đó người ta quy tội cho tự nhiên, và sau khi nhọc công 

làm nó thành tai ác, người ta lại phàn nàn vì thấy nó 
tai ác!”. Hậu quả tất yếu là tạo ra một sản phẩm “vừa 

là nô lệ vừa là bạo chúa, đầy kiến thức và thiếu lương 

tri, bạc nhược về thể chất cũng như tâm hồn, và bị 

quăng vào xã hội.”23 

Vào thế kỷ 19, những nhà tư tưởng như J.H. 

Newman, Th. Huxley và F.D. Maurice đã cổ vũ cho 

giáo dục khai phóng. W. G. Eady định nghĩa giáo dục 
khai phóng là giáo dục cho chính nó và cho sự trao dồi 

cá nhân, trong đó bao gồm việc giảng dạy các giá trị. 

Các giá trị không phải là khuôn mẫu mà gắn liền với sự 

phát triển cá nhân.24 

Các triết gia Hiện tượng luận, kể từ M. 

Heidegger luận về cái tôi chủ thể tự giải thoát ra 

khỏi cái người ta, tức khuôn mẫu trừu tượng, 
hình ảnh một Thượng đế toàn thiện toàn mỹ của 

bản thể luận chỉ còn trong niềm tin mờ nhạt của 

tín đồ Thiên chúa giáo cho đến khi Nietszche 
tuyên bố Thượng đế chết. Bởi lẽ, “Vị Thượng Đế 

đó chỉ là con người, là mảnh vụn thảm thương 

của một con người và một “ngã thể”: vị Thượng 
Đế hình ma bóng quế ấy sinh từ mớ tro lạnh và 

từ lò than hồng của chính ta”. Nietzsche phê 

phán cả đạo đức học Socrates lẫn luân lý Kito 

giáo và kêu gọi “Con người là một cái gì phải 
vượt qua.”13 Cái gì phải vượt qua ấy chính là con 

người tầm thường, bầy đàn, thậm chí là đồ vật vô 

tri như J.P. Sartre mỉa mai trong Buồn nôn, kể cả 
phải vượt qua chính mình, tức tôi phát triển khác 

tôi. Nietzsche cũng cho rằng, ngay cả khoa học 

được xem là phát hiện ra sự thật, khi bị định kiến 

về những thứ siêu hình chi phối, cũng bị rơi vào 
sai lạc: “Từ trước đến nay, mọi khoa học đều 

được phát triển song hành với ý thức sai lạc. Hãy 

đập vỡ, đập vỡ cho ta những bảng giá trị cũ, hỡi 

các người, là những kẻ giác ngộ tri thức.”13  

Trào lưu chống lại bóng ma Thượng Đế 

ám ảnh thân phận con người đến chi phối tri thức 
luận vẫn tiếp tục kéo dài đến hồi quyết liệt khi 

phân tâm học chứng minh, Thượng Đế chỉ là 

“người cha nguyên thủy”, tức trần tục, được suy 

tôn thành thánh thần. Đó là người cha già nua, 
bất lực, cho nên sinh ra vô số luật cấm và đẩy 

con người vào các triệu chứng tâm thần hoang 



6  

  

tưởng hơn là “khải huyền”.25 

Đến lượt K. Marx, trên tinh thần duy vật 
biện chứng, đảo lộn cả phủ định biện chứng duy 

tâm của Hegel, Marx bác bỏ cái nhà nước pháp 

quyền theo luật trời mà tôn giáo nhân danh, xem 
bản chất của tự nhiên là đa dạng, tự do và bình 

đẳng, tinh thần con người không là “tinh thần của 

thứ trật tự không có tinh thần”. Con người với tư 

cách là chủ thể làm thay đổi cả tự nhiên bằng 
nhận thức, khám phá và sáng tạo ra tự nhiên thứ 

hai mang tinh thần của chính mình và phục vụ 

cho cuộc sống của con người. Luật xã hội tôn 
trọng luật tự nhiên, sự tha hóa của con người gắn 

liền với tiến hóa, và chủ nghĩa cộng sản khoa học 

xóa bỏ quan hệ tôn ti để tìm lại bản chất tự nhiên 

của con người là tự do và bình đẳng. Tự do là 
điều kiện thiết yếu của sáng tạo. “Chừng nào chế 

độ cũ, với tính cách là trật tự thế giới đang tồn 

tại, đấu tranh chống lại cái thế giới vừa mới sinh 
ra, thì sự lầm lạc ở phía cái chế độ cũ ấy không 

phải là sự lầm lạc của cá nhân mà là sự lầm lạc 

có tính chất lịch sử toàn thế giới.”14 Marx là nhà 
khai phóng triệt để bằng phủ định dứt khoát mọi 

thứ trật tự của khuôn mẫu kinh viện, dù được lột 

xác bằng mọi hình thức nào đi nữa cũng làm cho 

lịch sử rơi vào bi hài kịch của sự tiến thoái lệch 

lạc. 

Khi nhà nước Liên bang Hoa Kỳ ra đời, có 

hơn 10.000 triết gia thực dụng đã nỗ lực chống 
lại những hoang tưởng về phẩm chất toàn diện 

của con người tuân theo khuôn mẫu trật tự mà 

bản thể luận và siêu hình học tạo ra. Khoa học 
tồn tại độc lập với tôn giáo và trở thành nội dung 

chính trong giáo dục khai phóng. Hoa Kỳ phát 

triển mạnh mẽ nhờ một nền giáo dục dựa vào 

khoa học thực chứng và sự phát triển cá nhân, và 
từ đó ảnh hưởng khắp châu Âu, lan sang Nhật 

Bản và Hàn Quốc. 

John Dewey là triết gia, nhà giáo dục thực 
dụng có hệ thống. “Giáo dục là cuộc sống”, 

không thể tách giáo dục ra khỏi nhu cầu từ cuộc 

sống khi chương trình và sách giáo khoa nhồi 

quá nhiều tri thức kinh viện, phi thực tế. Giáo 
dục cần khu biệt hóa, cá nhân hóa chứ không 

phải áp đặt khuôn mẫu chung.26 Dewey tin rằng 

triết học giữ một vai trò then chốt trong một nền 
dân chủ đầy sáng tạo bằng cách đóng góp vào 

mọi loại nhận thức: đạo đức học, nghệ thuật học, 

giáo dục học và khoa học. Tất nhiên đó là triết 
học thực dụng, khác với triết học hàn lâm dưới 

dạng thần học hay tôn giáo. Tại Trường Thực 

nghiệm của Dewey ở Đại học Chicago, trẻ em 

được khuyến khích giải quyết những vấn đề bằng 
cách phát minh ra những giả thuyết và kiểm sai. 

Ở đó, nghệ thuật cũng được khuyến khích vì nó 

kích thích những giải pháp hư cấu cho những vấn 

đề độc đáo của sáng tạo. Không phải người dạy 
đóng vai trò trung tâm để hướng về quá khứ tự 

cho là mẫu mực mà người học đóng vai trò trung 

tâm, học gắn liền với sáng tạo để kiến tạo cuộc 
sống tương lai với tất cả những thay đổi đa dạng 

và khác biệt. Khi xem “giáo dục xét như là sự 

tăng trưởng” Dewey nói: “Có một nguy cơ luôn 

tồn tại rằng tính độc lập [tức không bị lệ thuộc] 
ở một cá nhân càng cao thì năng lực xã hội ở 

người đó càng giảm đi”, “lợi thế của đứa trẻ là 

nó có vô số kinh nghiệm đi kèm theo những phản 
ứng ấy, dẫu cho đứa trẻ ở vào một tình thế bất 

lợi tạm thời bởi các phản ứng giao cắt lẫn nhau. 

Khi học một hành động, thay vì có hành động ấy 

được đưa ra sẵn, người ta nhất thiết phải học 
cách thay đổi các yếu tố cấu thành hành động 

ấy, kết hợp chúng theo những cách khác nhau 

tùy theo sự thay đổi của hoàn cảnh. Khi con 
người học [làm] một hành động, nó có khả năng 

tiến bộ liên tục nhờ sự kiện rằng nó phát triển 

những phương pháp đủ tốt để sử dụng trong 

những tình huống khác.”27 

Tư tưởng ấy bắt gặp A. Whitehead, triết 

gia, nhà giáo dục người Anh, với nỗ lực phê 

phán giáo dục kinh viện còn tồn tại dai dẳng cầm 
tù trí tuệ con người. Cần giải quyết mâu thuẫn 

giữa rèn luyện phẩm chất và phát triển năng lực: 

“Phản đề trong giáo dục tự do và kỷ luật không 
quá gay gắt như một sự phân tích logic về ý 

nghĩa của hai thuật ngữ ấy có thể khiến ta tưởng 

tượng. Tâm trí học sinh là một thể hữu cơ đang 
phát triển. Một mặt, nó không phải là một cái 

hộp để ta nhồi nhét thô bạo những ý tưởng xa lạ 

vào đó, và, mặt khác, sự sở đắc kiến thức một 

cách có tổ chức là thực phẩm tự nhiên cho một 
trẻ thông minh đang phát triển. Vì thế, mục tiêu 

của một nền giáo dục được xây dựng một cách lý 

tưởng phải là: kỷ luật phải là vấn đề tự nguyện 
của tự do lựa chọn, và tự do phải làm tăng thêm 

khả năng trở thành trọng điểm cho kỷ luật. Hai 

nguyên tắc này, tự do và kỷ luật, không phải là 

những cái đối kháng, nhưng phải được điều 
chỉnh trong cuộc sống của trẻ sao cho chúng phù 

hợp với một sự dao động tự nhiên, tiến và lùi của 

một tính cách đang phát triển.”28  

Các nhà giáo dục Nhật Bản phát triển tư 

tưởng này bằng “giáo dục không la mắng”29 và 

“kỷ luật trong nụ cười”30 vừa phát triển cá nhân 
một cách thực dụng nhưng cũng đầy tính nhân 

văn. 

Cùng quan điểm với Whitehead, trong 

Phương pháp dạy học hiệu quả, Carl Rogers đặt 
vấn đề xác lập mối quan hệ giữa “tự do bên 

ngoài” và “tự do nội tâm”: “Đặc tính căn bản 



7  

  

của con người được khuyến khích trong khóa 

trình này là con người được tự do khám phá mục 
tiêu, nhu cầu và tư tưởng của mình. Có hai loại 

tự do. Tự do bên ngoài (academic freedom) và tự 

do nội tâm (inner freedom). Tự do bên ngoài cho 
phép sinh viên và giáo sư được biểu lộ tư tưởng 

của mình mà không bị áp lực nào từ bên ngoài. 

Tự do nội tâm là giảm thiểu áp lực nội tâm, là 

cảm thấy “Tôi là tôi.”31 

Đối với một Nền sư phạm đại học, theo 

các nhà giáo dục Mỹ, “tình thế buộc phải thay 

đổi” theo nhu cầu của cuộc sống hiện đại: “Vì bị 
giam hãm trong những hệ thống giá trị và những 

tri thức của họ (học sinh, sinh viên, công nhân 

viên chức, những nhà nghiên cứu), tất cả những 

thành phần trên đều cảm thấy cần thiết phải tìm 
ra một lối thoát, không phải là lối thoát tới chân 

lý, mà là một cuộc du hành mới”, “Bằng những 

cách thức riêng, tất cả những thành phần trên tư 
duy và cảm nhận sự phức tạp, họ đặt ra những 

câu hỏi, chất vấn, và họ biến đổi các quy tắc.”32 

Năm 2014, hai nhà kinh tế học Stiglitz và 
Greenwald cho xuất bản cuốn sách Xây dựng xã 

hội học tập, Cách tiếp cận mới cho tăng trưởng, 

phát triển và tiến bộ xã hội với quan điểm rằng, 

muốn xây dựng một xã hội học tập, các chính 
phủ nhất thiết phải ban hành được những chính 

sách gắn liền các lĩnh vực thương mại, công 

nghiệp, sở hữu trí tuệ và các lĩnh vực quan trọng 
khác đang và sẽ diễn ra. Mọi chính sách đều ảnh 

hưởng tới động cơ học tập, trong đó chính sách 

nhân sự đóng vai trò quyết định, thúc đẩy các cá 
nhân tham gia học tập để thay đổi cuộc sống của 

mình và toàn xã hội.33 

Những cải cách giáo dục của Hoa Kỳ và 

các nước chịu ảnh hưởng Hoa Kỳ bắt đầu từ kinh 
nghiệm của các nhà khoa học và giáo dục. Họ 

thực nghiệm các phương pháp mới và phổ biến 

thành trào lưu dạy học phát triển năng lực. Các 
mô hình tổ chức lớp học, các phương pháp dạy 

học hiện đại ra đời trong sự cạnh tranh chất 

lượng giữa các nhà trường đã biến tư tưởng khai 

phóng thành hiện thực. 

Hiệp hội các Trường và Viện Đại học Hoa Kỳ 

(Association of American Colleges and Universities) mô 

tả giáo dục khai phóng là “một triết lý giáo dục cung cấp 
cho các cá nhân một nền tảng kiến thức rộng và những 

kỹ năng có thể chuyển đổi được, và một cảm nhận mạnh 

mẽ về các giá trị, đạo đức, và sự can dự vào đời sống 
công dân...”, “Phạm vi của giáo dục khai phóng 

thường mang tính đa nguyên và toàn cầu; nó có 

thể bao gồm một chương trình học giáo dục tổng 

quát cung cấp cơ hội tiếp cận nhiều lĩnh vực học 
thuật và nhiều chiến lược học tập, bên cạnh 

chương trình học chuyên sâu trong ít nhất một 

lĩnh vực học thuật nào đó.”34 

Có thể hình dung, giáo dục khai phóng dần 
dần thay thế giáo dục kinh viện, nhưng phải qua 

lộ trình nửa thiên niên kỷ. Sau những cuộc trừng 

phạt đối với những tư tưởng, những phát kiến 
nằm ngoài giáo dục kinh viện là sự thoả hiệp 

bằng cách dung hoà Kinh Thánh với khoa học tự 

nhiên, Giáo hội Rome cho phép thực hành những 

cuộc thảo luận khoa học nằm ngoài phạm vi nhà 
thờ. Bản thể luận và Siêu hình học vẫn có một 

chỗ đứng nhất định trong giáo dục hàn lâm, 

nhưng ảnh hưởng của những phát minh khoa học 
đã từng bước đẩy lùi giáo dục kinh viện vào 

phạm vi của giáo dục tôn giáo. Các nhà trường 

hiện đại ra đời và phát triển, một mặt vẫn giáo 

dục phẩm chất theo tinh thần tôn giáo kết hợp 
với đạo đức mới của thị trường tự do, mặt khác 

được quyền phát triển năng lực cá nhân: năng lực 

của những sáng tạo nằm ngoài các quy phạm 

từng được cho là toàn chân, toàn thiện, toàn mỹ. 

3. KẾT LUẬN 

Bản lược khảo trên, dù chưa đầy đủ nhưng có 
tính hệ thống theo diễn biến lịch sử, cho thấy 

những vướng mắc và động lực giải thoát của các 

tư tưởng khai phóng cùng sự chuyển biến của 

giáo dục hiện đại. Bản thể luận, bao gồm đức tin 
huyền thoại, tôn giáo và thần học, kể cả siêu hình 

học, từng khai sáng nhân loại từ bóng tối hoang 

dã vận động đến cuộc sống văn minh, nhưng 
khuôn mẫu của những thứ được cho là “mặc 

khải” đó đã thành gông xiềng mà nhân loại phải 

vật vã với sức năng của nó để tìm đường giải 
phóng. Lộ trình lịch sử suốt hàng ngàn năm đó 

để lại một bài học nhận thức quý giá cho nhân 

loại tiếp bước bằng những cuộc cách mạng khai 

phóng thực sự mà giáo dục đến lúc phải đóng vai 
trò tiên phong trong sự truyền bá và thực hành tư 

tưởng. 

Các khám phá tự nhiên của những nhà 
khoa học luôn có những lối rẽ để giải thoát ra 

khỏi những định lý, định luật vật chất thông 

thường, huống hồ là những thay đổi bất ngờ của 

đời sống xã hội hiện đại lại rất cần những bước 
ngoặt thay đổi của nhận thức về xã hội và nhân 

văn. Ở nền giáo dục của những nước đang phát 

triển, việc đi tắt đón đầu là cần thiết, nhưng khi 
cắt đứt khỏi gốc rễ của lịch sử tư tưởng, tất yếu 

chuốc thảm họa khác là tự nó cắm rễ hay ký sinh 

lại cái gốc của giáo dục kinh viện từng kiếm soát 
não bộ của cả cộng đồng. Có nghĩa là, nền giáo 

dục đó vẫn lối tư duy giáo điều, áp đặt về các 

khuôn mẫu toàn chân, toàn thiện, toàn mỹ truyền 

thống, nhưng lại lắp ghép vào các khuôn mẫu 
mới mà các nước phát triển đã làm. Điều đó 

chẳng khác gì một sự lột xác hình thức nhưng 



8  

  

bản chất vẫn giữ nguyên, như K. Marx, F. Engels 

đã phê phán trong Hệ tư tưởng Đức. Đi tắt, đón 
đầu thì tưởng nhanh, nhưng không chừng sẽ bị 

chậm lại hàng trăm năm nữa, nếu không hình 

thành ở nhà giáo dục tinh thần khai phóng đúng 
nghĩa. Theo cách nói của Nietzsche, anh ta phải 

luôn ý thức rằng, cá nhân mình cũng là một cái 

gì phải vượt qua – cái gì ấy là khuôn mẫu thống 

trị trong anh ta rồi áp đặt cho người học. Không 
có giáo dục khai phóng thực sự nếu vẫn cóp và 

dán theo mẫu, dù là khuôn mẫu mới sáng tạo ra 

nhân danh hiện đại. 

Ở Việt Nam, giáo dục khai phóng được cụ 

thể hóa thành dạy học phát triển năng lực. 

Những mô hình tổ chức lớp học như thảo luận 

nhóm, VNEN, các phương pháp dạy học như 
Khăn trải bàn, Tay nặn bột, Phương pháp tương 

tác hiệu quả, STEAM… đang được áp dụng là 

một phần hiện thực hóa các tư tưởng giáo dục 
khai phóng đã ra đời trong bối cảnh gần nửa 

thiên niên kỷ đấu tranh không mệt mỏi với nền 

giáo dục kinh viện. Những vướng mắc, thiếu 
hiệu quả, nếu không nói là chuốc hậu quả, do 

thói quen giáo dục kinh viện và do sao chép 

những khuôn mẫu người ta đã làm. Giáo dục 

khai phóng phải được hiểu là giáo dục mở, bắt 
đầu bằng giải phóng triệt để từ người dạy đến 

người học thoát khỏi các áp đặt hàn lâm để đi 

đến sáng tạo trên nhu cầu phát triển cá nhân và 

kinh tế - xã hội toàn cầu./. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. K. Marx, F. Engels, Hệ tư tưởng Đức, NXB Chính trị quốc 

gia, tái bản 2004, 55. 

2. W. Turner, Scholasticism. In The Catholic 

Encyclopedia, New York: Robert Appleton Company. Retrieved 

July 22, 2022. 
3. Plato, Cộng hòa, Đỗ Khánh Hoan dịch, NXB Thế giới, 

2014, 12-29. 

4. Plutarch, Sự hưng thịnh và suy tàn của Athens, Bùi Thanh 

Châu dịch từ bản tiếng Anh do Ian Scott-Kilvert dịch và 

giới thiệu, NXB Thế giới, 2019. 

5. R. Tarnas, Quá trình chuyển biến tư tưởng phương Tây, 

những tư tưởng đã định hình trong thế giới quan chúng ta, 

Lưu Văn Hy dịch, NXB Văn hóa thông tin, 2008, 22-23, 

186.  

6. M. Foucault, Giám sát và hình phạt, nguồn gốc của nhà tù, 

Trần Thị Châu Hoàn, Nguyễn Ngọc Tuấn dịch, Hoàng 
Hưng hiệu đính, Nxb Tri thức, 2022, 94. 

7. Aristotle, Chính trị luận, Nông Duy Trường dịch và chú 

giải, Nxb Thế giới, 2013, 316-317.   

8. G. Bachelard, Sự hình thành tinh thần khoa học, góp phần 

phân tâm luận về sự hiểu biết khách quan, Hà Dương Tuấn 

dịch, NXB Tri thức, 2009. 

9. D. Robinson và J. Groves, Nhập môn triết học, Trần Tiễn 

Cao Đăng dịch, NXB Trẻ, 2009, 9. 

10. W. Durant, Lịch sử văn minh Trung Hoa, Nguyễn Hiến Lê 

dịch, NXB Hồng Đức, 2018. 

11. K. Slocum, Văn minh trung cổ, Vĩnh Khôi dịch, NXB Từ 

điển bách khoa, 2012.  

12. M. Heidegger, Vật, Xây ở suy tư, Nguồn gốc của tác phẩm 

nghệ thuật, Tồn tại và thời gian, Bùi Văn Sơn Nam dịch, 

NXB Hồng Đức, 2021. 

13. F. Nietzsche, Zarathustra đã nói như thế, Trần Xuân Kiêm 

dịch, NXB Văn học, 1999, 63, 175. 
14. K. Marx, F. Engels, V.I. Lenin, Bàn về tôn giáo và chủ 

nghĩa vô thần, NXB Chính trị quốc gia, 2001, 8,14. 

15. N.V.Thông, T.V.Trung, Lịch sử triết học Hi–La, Tủ sách 

ĐH Tổng hợp Hà Nội, 1990, 1. 

16. C.H. Khan, “Xenophanes, Who's Who in the Classical 

World”, Ed. Simon Hornblower and Tony Spawforth. 

Oxford University Press, 2000.  

17. Herodotus, Lịch sử, Lê Đình Chí dịch từ bản tiếng Anh của 

G.C. Macaulay, NXB Thế giới, 2019. 

18. N. T. Dũng, Lịch sử triết học phương Tây,  NXB Khoa học 

xã hội, 2015, 77-78. 

19. S. Edwards (2001), Bức họa MaJa khỏa thân”, NXB Văn 
nghệ TP. Hồ Chí Minh, 2001, 325, 326. 

20. J. Cottingham, R. Stoothoff, D. Murdoch, & A. Kenny, The 

Philosophical Writings of Descartes, v. I, II, transl: J. 

Cottingham, R. Stoothoff, & D. Murdoch, and v. III, transl. 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1991.  

21. S. Halliwell, The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and 

Modern Problems . Princeton, 2002, ISBN 0-691-09258-3. 

22. R. J. Fogelin, Hume’s scepticism. In Norton, D. F. 

(ed.) The Cambridge Companion to Hume, 

Cambridge University Press, 1993, 90–116. 

23. J. J. Rousseau, Émile hay là về giáo dục, Lê Hồng 
Sâm, Trần Quốc Dương dịch từ bản tiếng Pháp, 

Plon, 1964, NXB Tri thức, 2010, 48. 

24. J. F. C. Harrison, A History of the Working Men's 

College (1854–1954), Routledge Kegan Paul, 

1954, 191. 

25. S. Freud, Nguồn gốc của văn hóa và tôn giáo (Vật 

tổ và Cấm kỵ), Lương Văn Kế dịch, NXB Đại 

học Quốc gia Hà Nội, 2001, 235-246.  

26. J. Dewey, Cách ta nghĩ, Vũ Đức Anh dịch, NXB 

Tri thức, 2014. 

27. J. Dewey, Dân chủ và giáo dục, Phạm Anh Tuấn 
dịch, NXB Tri thức, 2014, 66-67. 

28. A. N. Whitehead, Những mục tiêu của giáo dục và 

các tiểu luận khác, Hoàng Phú Phương, Tiết 

Hùng Thái, Hà Dương Tường dịch, NXB Hồng 

Đức, 2017, 75-76. 

29. N. Hirai, Giáo dục không la mắng, Phương Quyên 

dịch, NXB Tổng hợp TP Hồ Chí Minh, 2019. 

30. N. Hirai, Kỷ luật trong nụ cười, Khánh Dũng dịch, 

NXB Tổng hợp TP Hồ Chí Minh, 2019.  

31. C. Rogers, Phương pháp dạy và học hiệu quả, 

NXB Trẻ, 2001, 26. 

32. P. Dupont, M. Ossandon, Nền sư phạm đại học, 
Trần Thị Thục Nga dịch, NXB Thế giới, 2003, 

150. 

33. J. E. Stiglitz, B. C. Greenwald (2017), Xây dựng xã 

hội học tập, Đỗ Đức Thọ, Nguyễn Thị Lan Anh, 

Dương Bá Đoan, Phan Thu Hoài dịch, NXB 

Chính trị quốc gia sự thật, 2017. 

34.  Association of American Colleges & 

Universities, What is Liberal Education?,. 

https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Nh%C3%A0_xu%E1%BA%A5t_b%E1%BA%A3n_Khoa_h%E1%BB%8Dc_x%C3%A3_h%E1%BB%99i&action=edit&redlink=1
https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Nh%C3%A0_xu%E1%BA%A5t_b%E1%BA%A3n_Khoa_h%E1%BB%8Dc_x%C3%A3_h%E1%BB%99i&action=edit&redlink=1


9  

  

https://www.aacu.org/trending-topics/what-

is-liberal-education, Truy cập ngày 17 

tháng 5 năm 2011. 



 

 


