
 

 

1 

 

The mandate of heaven in Vũ Phương Đề’s Công dư tiệp ký 

 

 

 

ABSTRACT 

 In Vũ Phương Đề's Công dư tiệp ký, the theme of the mandate of heaven (is comprehensively expressed 

across two dimensions: heavenly virtue and the way of heaven. In both dimensions, Vũ Phương Đề favors utilizing 

the Confucian doctrine's concept of the mandate of heaven to interpret issues of reality and human life. This 

perspective clearly reflects a Confucian official committed to upholding and educating people through moral ideals. 
The influence of the mandate of heaven creates a prominent, normative thematic system within Công dư tiệp ký, 

distinctly revealing the author's centripetal tendency. Furthermore, the theme of the mandate of heaven, as reflected 

in this memoir, implicitly guides and dictates the characters' existential space-time, gestures, speech, actions, 

psychology, and outcomes—especially their conduct during significant events and situations—as well as the author's 

own commentary in each anecdote. In other words, the mandate of heaven is one of the deep cultural layers and a 

crucial foundation for interpreting the content and modes of reflection within the memoir. Despite sharing the 

historical and epochal limitations in explaining social issues, Vũ Phương Đề's Công dư tiệp ký stands as an 

authentic, multi-valued memoir that serves as a bridge for the development of the memoir genre in particular, and 

Vietnamese prose narrative of the 18th – 19th centuries in general. 

Keywords: The mandate of heaven, Công dư tiệp ký, Vũ Phương Đề. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

2 

 

Vấn đề thiên mệnh trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề 

 

 

TÓM TẮT 

 Trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề, vấn đề thiên mệnh được biểu hiện đầy đủ trên cả hai phương diện: 

thiên đức và thiên đạo. Dù ở phương diện nào, Vũ Phương đề cũng thiên về việc sử dụng quan niệm thiên mệnh theo 

học thuyết Nho giáo để lý giải các vấn đề hiện thực, nhân sinh. Đó rõ ràng là cái nhìn của một nhà Nho hành đạo, 

luôn đề cao việc giữ gìn, giáo hóa con người bằng lý tưởng đạo đức. Sự chi phối của vấn đề thiên mệnh đã tạo cho 

Công dư tiệp ký một hệ thống chủ đề nổi bật mang tính quy phạm, thể hiện rõ khuynh hướng hướng tâm của tác giả. 

Đồng thời, vấn đề thiên mệnh được phản ánh trong tập ký còn ngầm dẫn dắt, quy định đến không – thời gian tồn tại, 

cử chỉ, lời nói, hành động, tâm lý, kết cục, nhất là cách ứng xử của nhân vật trước các biến cố, tình huống xảy ra, và 

ở cả lời bình đàm của tác giả trong mỗi thiên ký,... Nói cách khác, vấn đề thiên mệnh đã là một trong những cơ tầng 
văn hóa sâu xa, là cơ sở quan trọng cho việc lý giải những vấn đề nội dung và phương thức phản ánh của tập ký. Dù 

còn mang hạn chế chung của lịch sử, thời đại trong việc lý giải những vấn đề xã hội, nhưng Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề đã là tập ký đích thực, đa giá trị, giữ vai trò cầu nối cho sự phát triển của thể ký nói riêng, văn xuôi tự sự 

Việt Nam thế kỷ XVIII – XIX nói chung. 

Từ khóa: Vấn đề thiên mệnh, Công dư tiệp ký, Vũ Phương Đề.

1. ĐẶT VẤN ĐỀ 

Vũ Phương Đề (1698-1761) quê ở tỉnh Hải 
Dương. Cho đến nay, tác phẩm duy nhất hiện 

còn của ông chính là tập Công dư tiệp ký. Đây là 

một trong những tác phẩm ký trung đại tiêu 
biểu, có ảnh hưởng và đóng góp lớn trong thành 

tựu văn xuôi chữ Hán Việt Nam thế kỷ XVIII - 

XIX.  

Từ cuối thế kỷ XX đến nay, Công dư 

tiệp ký của Vũ Phương đề đã được các học giả, 

nhà nghiên cứu quan tâm tìm hiểu, khai thác giá 

trị của tác phẩm ở nhiều phương diện khác nhau. 
Có công trình sưu tầm, khảo cứu văn bản tác 

phẩm gắn với việc làm sáng tỏ vấn đề tác giả.1-6 

Có công trình đi sâu tìm hiểu đặc điểm nghệ 
thuật của tác phẩm.7-9 Và cũng có công trình 

nghiên cứu giá trị, đóng góp chung của thể loại 

văn xuôi tự sự, ký, trong đó có sự góp mặt của 
tập Công dư tiệp ký,…10-12 Tuy nhiên, cho đến 

nay, chúng tôi nhận thấy vẫn chưa có một bài 

viết, công trình chuyên sâu, mang tính hệ thống 

nghiên cứu vấn đề thiên mệnh trong Công dư 
tiệp ký của Vũ Phương Đề, nhất là ở những biểu 

hiện cụ thể và sự chi phối của vấn đề này đối với 

các phương thức nghệ thuật trong tập ký.  

 Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề là 

tập ký có sự phong phú về nội dung phản ánh; 

chứa đựng nhiều giá trị văn hóa, văn học thời 

trung đại. Nghiên cứu những biểu hiện và sự chi 
phối của vấn đề thiên mệnh trong tập ký này của 

ông sẽ giúp chúng ta giải mã được nhiều giá trị 

văn hóa, văn học còn ẩn tàng trong tác phẩm, 
góp thêm một điểm nhìn tham chiếu trong việc 

định hình đặc trưng thể loại ký, khẳng định giá 

trị tác phẩm trong tiến trình vận động của thể 
loại ký trung đại Việt Nam nói riêng cũng như 

văn xuôi trung đại Việt Nam nói chung. Kết quả 

nghiên cứu của bài viết là cơ sở lý thuyết và 

thực tiễn góp phần giúp giáo viên, giảng viên có 
thể giảng dạy tốt hơn tác phẩm văn học trung đại 

Việt Nam thuộc thể loại ký trong chương trình 

Ngữ văn trung học, đại học.  

 Để làm sáng rõ vấn đề nghiên cứu trong 

bài viết này, chúng tôi sử dụng phương pháp, 

hướng tiếp cận chủ yếu là văn hóa học; đồng 
thời kết hợp với một số thao tác nghiên cứu khác 

như: so sánh, phân tích, khái quát hóa. Đối 

tượng nghiên cứu của bài viết là văn bản tác 

phẩm Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề (gồm 
44 bài ký, được chia thành nhiều môn loại: I. 

Thế gia, II. Danh thần, III. Danh Nho, IV. Tiết 

nghĩa, V. Ác báo, VI. Tiết phụ, VII. Ca nữ, VIII. 
Thần quái, IX. Âm phần dương trạch, X. Danh 

thắng, XI. Thú loại), do Đoàn Thăng dịch, Trần 

Nghĩa giới thiệu, nhà xuất bản Văn học ấn hành 
năm 2001. Sở dĩ chúng tôi chọn văn bản này làm 

đối tượng nghiên cứu là bởi như nhà văn bản 

học Trần Nghĩa đã nhận định trong phần “Giới 

thiệu văn bản” của sách Công dư tiệp ký: văn 
bản Công dư tiệp ký hiện có 4 bản viết tay bằng 

chữ Hán, tàng trữ tại Viện Nghiên cứu Hán 

Nôm, mang ký hiệu: A.44, VHv.14, VHv.1324/ 
1-2, VHv.1324/ 1, “Trong số các dị bản vừa kể, 

bản A.44 có nội dung đầy đủ nhất, chữ viết ít sai 

sót nhất, do vậy đã được chọn làm bản nền để 

dịch trong lần xuất bản này”.4  

2. NỘI DUNG 

2.1. Giới thuyết về vấn đề thiên mệnh 

2.1.1. Luận giải khái quát về vấn đề thiên mệnh 

Thiên mệnh (天命) vốn là đức tin cổ xưa, đã có 

mặt từ trong huyền thoại, tín ngưỡng dân gian 
và trở thành các học thuyết về thần học, triết 

học chứ không chỉ là sở hữu riêng của Nho 

https://vi.wikipedia.org/wiki/H%E1%BA%A3i_D%C6%B0%C6%A1ng
https://vi.wikipedia.org/wiki/H%E1%BA%A3i_D%C6%B0%C6%A1ng


 

 

2 

 

giáo. Tuy nhiên, Nho giáo đã hoàn chỉnh vấn 

đề thiên mệnh bằng cả một hệ thống kinh điển 
qua Tứ thư và Ngũ kinh. Trong đó, vấn đề thiên 

mệnh từ trong tín ngưỡng dân gian đã được 

Nho giáo chính trị hóa, nhất là gắn thiên mệnh 
với vai trò của thiên tử cùng tính tôn ti trong 

các mối quan hệ xã hội. 

Bàn về nội hàm khái niệm thiên mệnh, 

nhiều học giả Trung Quốc cũng như Việt Nam 
đã đưa ra những luận giải khái quát. Tác giả 

Chung Triệu Bằng 钟 肇 鹏, trong công trình 

Khổng Tử nghiên cứu 孔 子 研 究, cho rằng: “

天命是儒家與陰陽家哲學概念的一種，主張

朝代興衰、君主更替，不完全是人類所能控

制的。如果為政者不守德而失道，就會失去

上天的支持，上天支持的對象自然能夠稱帝

稱王，上天不支持的對象則會衰弱滅亡。在

中國歷史上常用來解釋新政權取代舊政權的

合法性。《中庸》書中「天命」的概念，是

指由上天賦予人性的與生俱來的道德感，這

種道德感促使人如遵循命令般去遵循善，因

此大學的止於至善也是一種生而為人的使命

。《中庸》與《大學》強調，理想的統治者

應憑藉此種神聖道德使命感來獲得上天的支

持，使其統治具有天命的合法性，而失去這

種神聖道德使命感的統治者也將失去天命的

統治合法性” (Thiên mệnh là một khái niệm 

triết học từ Nho giáo và Âm dương gia, chủ 

trương rằng sự thăng trầm của các triều đại và sự 

thay thế của các vị vua không hoàn toàn nằm 
trong tầm kiểm soát của con người. Nếu một 

chính trị gia không tuân theo đạo đức và mất đi 

con đường đúng đắn, người đó sẽ mất đi sự ủng 
hộ của trời (thượng đế). Những người được ủng 

hộ đương nhiên sẽ có thể trở thành hoàng đế và 

vua chúa, còn những người không được trời ủng 

hộ sẽ suy yếu và diệt vong. Trong lịch sử Trung 
Quốc, nó thường được dùng để giải thích tính 

hợp pháp của chế độ mới thay thế chế độ cũ. 

Khái niệm thiên mệnh trong sách Trung dung đề 
cập đến ý thức đạo đức bẩm sinh được trời ban 

cho bản chất con người. Ý thức đạo đức này 

thúc đẩy con người tuân theo những điều tốt đẹp 

khi tuân theo mệnh lệnh. Tinh thần chỉ ư chí 
thiện (dừng lại ở mức chí thiện) của sách Đại 

học cũng là một loại cuộc sống và sứ mệnh của 

con người. Sách Trung dung và Đại học nhấn 
mạnh rằng người cai trị lý tưởng nên dựa vào ý 

thức về sứ mệnh đạo đức thiêng liêng này để 

nhận được sự ủng hộ từ thiên thượng, để sự cai 
trị của mình có được tính hợp pháp của số phận, 

sứ mệnh đạo đức thiêng liêng cũng sẽ mất đi 

tính chính đáng của sự cai trị của số mệnh).13 

Theo đó, nội hàm khái niệm thiên mệnh được 

Chung Triệu Bằng nhấn mạnh ở sự chi phối của 

một thực thể siêu nhiên là trời đối với con 
người, cụ thể là ở việc trời vốn đã hướng tới, 

phú cho con người bản chất tốt đẹp bẩm sinh 

gọi là đạo đức. Mỗi người được trời ủng hộ hay 
không là tùy thuộc vào việc người đó có ý thức 

tuân theo những điều tốt đẹp là sứ mệnh đạo 

đức thiêng liêng mà trời đã phú cho hay không. 

Tuy nhiên, sự chi phối của trời đối với con 
người ở đây được Chung Triệu Bằng nói đến 

chủ yếu trong phạm vi liên quan đến vấn đề cai 

trị của các chính trị gia, vua chúa, suy rộng ra 

là vấn đề tồn vong của các triều đại. 

Trong công trình Nho giáo, học giả 

Trần Trọng Kim cho rằng: “Nho giáo đã tin có 

Trời làm chủ tể cả vũ trụ thì tất là nhận có cái ý 
chí rất mạnh để khiến sự biến hóa ở trong thế 

gian cho hợp lẽ điều hòa. Cái ý chí ấy gọi là 

thiên mệnh hay là đế mệnh. Cổ nhân dùng chữ 
thiên để chỉ cái ý to lớn cao xa, bao bọc, che 

chở, và dùng chữ đế để chỉ cái ý làm chủ tể cả 

muôn vật. Nói thiên mệnh hay là đế mệnh tức là 
nói cái ý chí của Trời […]. Trời hay Đế chỉ là 

cái Lý vô hình, rất linh diệu, rất cương kiện, mà 

khi đã định sự biến động ra thế nào thì dẫu làm 

sao cũng không cưỡng lại được. Khổng Tử tin 
có trời như thế, và có thiên mệnh cho nên Ngài 

nói rằng: Bất tri mệnh vô dĩ vi quân tử dã: không 

biết mệnh Trời thì không lấy gì làm quân tử 
(Luận ngữ: Nghiêu viết, XX). Những công việc 

người ta ở đời thành hay bại, thế cục thịnh hay 

suy đều do ở thiên mệnh cả”.14 Như vậy, học giả 
Trần Trọng Kim cũng thừa nhận trời là một thực 

thể vô hình đứng đầu vũ trụ và xem thiên mệnh 

chính là “cái ý chí của Trời” chi phối đến mọi sự 

thay đổi trong vũ trụ, thế gian nói chung cũng 
như sự thay đổi cụ thể trong công việc của mỗi 

người, sự thịnh suy của thế cục nói riêng. 

Từ sự tìm hiểu những điểm bàn về 
thiên mệnh trong sách Luận ngữ, học giả 

Nguyễn Hiến Lê đã rút ra ba ý nghĩa về khái 

niệm thiên mệnh, trong công trình Khổng Tử do 

ông biên soạn: “Như vậy, chữ “thiên mệnh” 
trong Luận ngữ có hết thảy ba nghĩa: - Nghĩa 

thứ nhất – số 1, 2 và 3 – trỏ một thái độ thuần 

triết của những người tin rằng trong vũ trụ có 
một luật biến hóa nào đó có thể tìm hiểu được 

và nên ráng tìm hiểu, để xử sự theo nó, đừng 

trái nó. – Nghĩa thứ nhì – số 4 – và nghĩa nghĩa 
thứ ba – số 5, 6 – đều cho rằng trong đời có 

những điều không thể hiểu được, có khi vô lý 

nữa; chỉ khác là nghĩa thứ nhì trỏ một thái độ 

tích cực, cứ làm hết sức mình rồi kết quả ra sao 
cũng mặc; còn nghĩa thứ ba trỏ một thái độ tiêu 

cực, hoàn toàn để cho hoàn cảnh chi phối, 

chẳng cần làm gì cả”.15 Với Nguyễn Hiến Lê, 



 

 

3 

 

ông cũng thống nhất với những học giả trước 

đó về quan niệm thiên mệnh chỉ sự chi phối của 
trời là “luật biến hóa” tác động đến mọi đối 

tượng, vấn đề trong vũ trụ cũng như trong đời 

sống con người. Đồng thời, ông cũng chấp 
nhận cả hai cách hiểu về vấn đề thiên mệnh: có 

những “luật biến hóa” con người có thể hiểu 

được, cần phải nương theo mà xử sự hoặc 

không thể hiểu được, chỉ biết chấp nhận, buông 
xuôi. Như vậy, điểm chung trong quan niệm về 

thiên mệnh của các học giả ở đây trước hết là 

đều thừa nhận có một thực thể siêu hình, vô 
hình là trời; và thiên mệnh dù được gọi tên là 

“sự ủng hộ”, “cái ý chí”, hay “luật biến hóa” 

của trời cũng đều chỉ sự ảnh hưởng, chi phối 

của thực thể này đối với con người, nằm ngoài 
ý muốn chủ quan của con người. Điều này vốn 

đã xuất hiện từ trong tín ngưỡng dân gian và ở 

đa số các tôn giáo thời trung đại, cả Đông lẫn 
Tây, khi người dân luôn đặt niềm tin vào mệnh 

trời. 

2.1.2. Những biểu hiện cụ thể của vấn đề thiên 

mệnh 

Tìm hiểu cụ thể nội hàm quan niệm 

thiên mệnh được đề cập, luận bàn trong các 

kinh sách và một số công trình nghiên cứu liên 
quan, chúng tôi nhận thấy vấn đề thiên mệnh 

được biểu hiện tập trung qua hai phương diện 

là thiên đức và thiên đạo. Thiên đức là đặc tính 
của trời, và cũng là bản tính ban đầu của con 

người được trời phú cho. Trong Kinh Dịch, 

phần Thoán từ cho quẻ Càn có bốn đức: 
nguyên, hanh, lợi, trinh. Về sau, phần Thoán 

truyện cho quẻ này một ý nghĩa về vũ trụ là 

tượng trưng cho trời và lý giải về bốn đức của 

trời: “Trời có đức “nguyên” vì là nguồn gốc 
của vạn vật; có đức “hanh” vì làm ra mây, mưa 

để cho vạn vật sinh trưởng đến vô cùng; có đức 

“lợi” và “trinh” vì biến hóa, khiến cho vật gì 
cũng giữ được bẩm tính, được nguyên khí cho 

thái hòa (cực hòa)”.16 Đến phần Văn ngôn 

truyện, quẻ Càn tiếp tục được các học giả cho 

thêm một ý nghĩa nữa về nhân sinh, đạo đức là 
tượng trưng cho người quân tử. Và người quân 

tử cũng có bốn đức tương ứng như bốn đức của 

trời: “Nhân, đức lớn nhất, gốc của lòng người, 
tức như đức “nguyên” của trời. Lễ, là hợp với 

đạo lí, hợp với đạo lí thì hanh thông, cho nên lễ 

tức như đức “hanh” của trời. Nghĩa, đức này 
làm cho mọi người được vui vẻ, sung sướng, 

tức như đức “lợi” của trời. Trí, là sáng suốt, 

biết rõ thị phi, có biết thị phi mới làm được mọi 

việc cho nên nó là đức cốt cán, cũng như đức 
“trinh” – chính và bền – của trời”.16 Thời Chiến 

Quốc, trong học thuyết về tính thiện, Mạnh Tử 

cho rằng, bản tính của con người được trời phú 

cho là thiện: “Nhơn tánh chi thiện giã, du thủy 

chi tựu hạ giã. Nhơn vô hữu bất thiện, thủy vô 
hữu bất hạ” (Bản tính của người ta vốn thiện, 

như bản tính của nước là dồn xuống phía dưới 

thấp vậy. Không một người nào tự nhiên sinh 
ra mà bất thiện, cũng như không một thứ nước 

nào mà không chảy xuống thấp).17 Theo đó, 

tính thiện của con người được biểu hiện ở bốn 

đức: nhân, nghĩa, lễ, trí. Và bốn đức đó bắt 
nguồn ở “tứ đoan” (bốn đầu mối của thiện) vốn 

có trong mỗi con người: “Nhơn chi hữu thị tứ 

đoan giã, du kỳ hữu tứ thể giã” (Người ta tự 
nhiên có đủ bốn mối ấy, như thân thể có đủ tứ 

chi vậy).17 Đến thời nhà Hán, Đổng Trọng Thư 

đã bổ sung đức “tín” vào tứ đức của con người 

thành ngũ thường: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín.18 Như 
vậy, thiên đức chính là những đức tính tốt đẹp 

trời phú cho con người và cũng là những phẩm 

chất cần tu dưỡng để giữ được, đạt được đối 
với mỗi người, ban đầu là tứ đức, về sau mở 

rộng ra là ngũ thường (năm phẩm chất thường 

tồn, vốn có ở mỗi người). Nội dung này vừa có 
điểm gặp gỡ vừa có điểm khác biệt giữa tư 

tưởng Nho giáo với tín ngưỡng dân gian, khi 

người dân có đức tin những phẩm chất trời phú 

cho mỗi người có thể tốt hoặc xấu, như có 
người sinh ra vốn sẵn thông minh, có người lại 

đần độn, điều mà chúng ta vẫn thường thấy 

xuất hiện trong những truyện dân gian. Và 
những phẩm chất bẩm sinh này có khi nằm 

ngoài phạm trù thiên đức trong quan niệm thiên 

mệnh của học thuyết Nho giáo.  

Vấn đề thiên mệnh còn được biểu hiện 

ở phương diện thiên đạo. Thiên đạo chính là 

những phép tắc của trời làm mô phạm cho hành 

vi ứng xử của con người.16 Sở dĩ, những phép 
tắc ứng xử của trời được lấy làm chuẩn mực 

cho những đối nhân xử thế của con người là bởi 

như học giả Nguyễn Hiến Lê đã lý giải: “Cả vũ 
trụ chỉ là âm dương, trời là dương, đất là âm, 

trai là dương, gái là âm, như vậy là “nhất thể” 

rồi; mà loài người bị luật âm dương chi phối, 

tức luật tự nhiên của trời đất chi phối, thì thiên 
đạo tức là nhân đạo”.16 Nội dung thiên đạo 

trong Nho giáo cũng như trong tín ngưỡng dân 

gian và các tôn giáo khác được cụ thể hóa bằng 
cả một hệ thống triết lý về thiên cơ, thiên thời, 

thiên luật, thiên ý. Thiên cơ là dự định, sắp đặt 

trước của trời về những việc sẽ xảy ra trong 
tương lai, nhất là những việc hệ trọng và không 

phải ai cũng dễ dàng biết được. Để biết được 

thiên cơ chi phối đến những vấn đề hệ trọng 

của con người trong tương lai nhằm tìm ra cách 
ứng xử sao cho phù hợp, mọi người thường 

phải dựa vào phép bói Dịch theo luật âm dương 

được biểu hiện cụ thể trong 64 quẻ, như 
Nguyễn Hiến Lê đã nhận định khi nghiên cứu 



 

 

4 

 

Kinh Dịch: “Văn Vương, Chu Công và các tác 

giả Dịch truyện tin nó (phép bói Dịch) và ráng 
đem những luật âm dương ai cũng nhận thấy 

trong vũ trụ để giảng cho nó bớt tính cách 

huyền bí đi; rồi sửa lại thuyết định mệnh trong 
Dịch, coi nó là một luật tự nhiên, nó chỉ cho ta 

biết cái hướng theo đó sự việc sẽ xảy ra (Hệ Từ 

thượng – Ch.3 – đoạn 5) và nếu ta nhiều khi 

không thể sửa cái hướng đó được thì cũng có 
thể tránh nó hoặc tìm một thái độ thích hợp để 

thêm tốt lên hoặc xấu đi, để “xu cát tị hung””.16 

Còn thiên thời là những thời cơ hoặc thách thức 
mà trời đã và đang thực hiện trước mắt con 

người. Thiên thời có thể là khó khăn với người 

này nhưng lại là cơ hội với người khác. Vì trời 

đất luôn luôn tuần hoàn, âm dương liên tục biến 
đổi, chuyển hóa nên thức thời và hành động 

theo lẽ tùy thời của con người cũng là hợp với 

thiên đạo: “Khi vua Nghiêu truyền ngôi cho vua 
Thuấn có nói rằng: “Lịch số của trời nay đã đến 

lượt nhà ngươi”. Vua Thuấn cũng lại đem câu ấy 

nói lại với Bá Vũ. Bốn mùa lần lượt theo thứ tự 
thay đổi nhau, ngũ hành cũng theo lẽ thường 

thay nhau thịnh vượng […]. Thánh nhân phải 

biết thời thế và thuận theo vận mệnh như vậy”.19 

Và thiên luật là sự thực thi lẽ công bằng của 
trời. Trời luôn thực thi sự công bằng để làm 

cho mọi thứ hợp lẽ điều hòa. Nguyên tắc chung 

trong thực thi sự công bằng là phải trung, giữ 
được sự quân bình: “Đạo trời, cái gì đầy thì làm 

cho khuyết đi, cái gì thấp kém (khiêm) thì bù 

đắp cho (Thiên đạo khuy doanh nhi ích khiêm) 
[…]. Đại tượng truyện khuyên người quân tử 

nên bớt chốn nhiều, bù chốn ít để cho sự vật 

được cân xứng, quân bình (Biều đa ích quả, 

xứng vật bình thí)”16. Đồng thời, nếu con người 
biết thuận theo lẽ phải thì sẽ gặp được điều tốt 

lành, còn làm trái lẽ phải thì sẽ gặp điều dữ: 

“Đức độ của vua Nghiêu rộng lớn, được trời 
thương mến, cho làm vua thiên hạ. Vua Thuấn 

cẩn thận ở ngôi vua, chịu mệnh thượng đế, trời 

ban cho mọi sự tốt lành. Vua Vũ chăm chỉ việc 

nước, cần kiệm việc nhà, không tự cho mình là 
giỏi, không cậy mình là có công, lịch số của trời 

chuyển đến tay vua Vũ. Đây chính là ứng 

nghiệm của sự thuận theo lẽ phải thì tốt lành”.19 
Điều này chúng ta thấy quan niệm thiên mệnh 

trong Nho giáo có sự gặp gỡ với quan niệm 

“nhân quả báo ứng” trong tư tưởng của Phật 
giáo. Trong tín ngưỡng dân gian và các học 

thuyết chính trị - đạo đức, tôn giáo đương thời 

còn tin rằng, trước khi thực thi lẽ công bằng, 

trời cũng có thể đưa ra điềm báo về việc cát – 
hung sắp xảy ra. Khía cạnh cuối cùng trong 

phương diện thiên đạo đó là thiên ý. Đây là 

khía cạnh mang tính khái quát, chỉ ý chí, quyết 
định của trời nói chung đối với tất cả các 

phương diện liên quan đến con người, vạn vật 

và đôi khi nằm ngoài ý thức, ý muốn chủ quan 
của con người. Đó vừa là sự vận hành của quy 

luật tự nhiên vừa là sự chi phối bởi một quyền 

lực siêu nhiên vô hình là trời. 

Khi luận bàn về quan niệm thiên mệnh, 

tín ngưỡng dân gian và các học thuyết đương 

thời còn khẳng định, nhấn mạnh đến vị trí, vai 

trò quan trọng của vua. Vua được cho là thiên 
tử (con trời), ý vua cũng là ý trời. Vua là người 

phải thường xuyên tu đạo để đạt đức cực thiện, 

cực mĩ, xứng đáng là đại diện tiêu biểu của dân. 
Đồng thời, vua cũng là cầu nối giữa trời với 

dân, đại diện của trời ở trần thế để thay trời 

hành đạo, giúp cho quốc thái dân an: “Vua thể 

theo lòng trời, lập ra chính trị, tuyên dương giáo 
hóa, chấn chỉnh phong tục, tác thành nhân tài, 

tuyển lựa, quý chuộng người hiền năng, thương 

người nghèo yếu mà dẹp kẻ cường hào, bồi 
dưỡng người thiện mà gạt bỏ kẻ ác, hết thảy đều 

là đạo công bình chính trực, không gì không 

phải là lẽ thường phép lớn vậy”.19 Giữa vua với 
dân luôn có mối quan hệ tương tác, quy định 

lẫn nhau: “Ông vua chỉ là một phần trong toàn 

thể, vì có tài có đức mà được cái địa vị tôn quý 

để giữ cho toàn thể được điều hòa yên ổn. Hễ 
ông vua làm điều gì trái lòng dân, tức là trái 

mệnh trời. Thành thử ông vua tuy đối với trời 

được thay quyền trời, nhưng đối với dân lại phải 
chịu hết cả các trách nhiệm. Mà dân thì tuy phải 

chịu quyền ông vua cai trị, nhưng vẫn có quyền 

bắt vua phải theo điều lành mà làm”.14 Dẫn lại 
lời của Khổng Tử, sách Kinh lễ đã nhấn mạnh 

đến tính tôn ti và vai trò của thiên tử qua việc đề 

cao đức lễ trong đường lối đức trị của vua: “Trời 

không thể có hai mặt trời, đất không thể có hai 
vua, nhà không thể có hai chủ, ngôi tôn quý 

không thể có hai, đó là ý nghĩa để phân biệt vua 

tôi”, “Lễ, vốn là đạo do tiên vương thuận theo ý 
trời lấy tình mà trị dân, cho nên mất cái tình ấy 

thì chết mà được thì sống […]. Thánh nhân dùng 

lễ để biểu thị, nên thiên hạ quốc gia có thể dùng 

nó để làm ngay chính mọi điều”.20 Như vậy, 
chính việc đề cao đức lễ nhằm cũng cố tính tôn 

ti, Nho giáo đã đẩy vấn đề thiên mệnh vốn là 

niềm tin thuần túy của dân gian vào thế giới tự 
nhiên cũng như lực lượng siêu nhiên thành vấn 

đề ứng xử giữa con người với con người, nhất là 

đề cao vai trò độc tôn của vua, cùng sự chấp 
nhận số phận bề tôi và dân đen của quần thần 

và người dân lao động nói chung. 

Tóm lại, từ trong tín ngưỡng và các học 

thuyết tư tưởng đương thời, vấn đề thiên mệnh 
không đơn thuần là đức tin vô căn cứ xuất phát 

từ tín ngưỡng sùng bái tự nhiên và con người 

của dân gian mà cao hơn là thể hiện thế giới 



 

 

5 

 

quan, nhân sinh quan biện chứng và sâu sắc, 

được cụ thể hóa bằng cả một hệ thống triết học 
về thiên đức, thiên đạo, và đó cũng chính là hệ 

thống chính trị, đạo đức phong kiến làm nền 

tảng tinh thần cho xã hội. Nếu thiên đức là 
những phẩm chất tốt đẹp, cần có trời đã phú cho 

mỗi người thì thiên đạo lại là con đường, cách 

thức trời thực hiện để khiến mỗi người giữ được, 

đạt được những đức cần có ấy. Từ tín ngưỡng 
dân gian đến các học thuyết chính trị - đạo đức, 

tôn giáo đương thời, quan niệm thiên mệnh đã 

đi từ thuyết định mệnh, mang màu sắc huyền 
bí, không thể lý giải đến vận dụng triết lý âm 

dương như là quy luật khách quan của tự nhiên 

để chứng minh cho sự tương thông, tương cảm 

giữa trời đất với con người nói chung, cũng 
như để lý giải cho từng hiện tượng chuyển biến 

trong tự nhiên và xã hội nói riêng. Nói cách 

khác, nội dung quan niệm thiên mệnh trong xã 
hội phong kiến có sự kết hợp cả niềm tin vào sự 

chi phối của một thế lực siêu nhiên vô hình, vô 

danh (gọi chung là trời) với tính quy luật của tự 
nhiên, cùng đức tin vào sự cai quản, định đoạt 

của một thế lực siêu nhiên hữu hình, hữu danh, 

cũng có đời sống như con người (Ngọc Hoàng 

Thượng Đế, Thiên Đế,…). Nho giáo xem thiên 
mệnh là một quy tắc đạo đức, trách nhiệm xã hội 

mà con người cần phải tuân theo, chủ yếu dùng 

cho người quân tử, người cầm quyền trong việc 
tu, tề, trị, bình nhằm chỉnh đốn bản thân cũng 

như xây dựng một xã hội tốt đẹp theo lý tưởng 

của Nho gia. Đạo giáo coi thiên mệnh là tinh 
thần hòa hợp của con người với vũ trụ, không 

làm những gì trái với quy luật tự nhiên. Nho 

giáo cho rằng con người chịu mệnh trời, và nhờ 

không ngừng tu dưỡng đạo đức mà có thể “tri 
thiên mệnh”, cải biến được số mệnh. Trong khi 

đó, Phật giáo nhấn mạnh đến sự thay đổi số 

mệnh của con người thông qua hành động tạo 
thiện nghiệp, theo luật nhân quả: “Thiện giả 

thiện báo, ác giả ác báo”. Còn tín ngưỡng dân 

gian lại tin vào sự thấu cảm, can thiệp của thần 

linh đối với đời sống con người, cùng khả năng 
cải mệnh bằng các nghi lễ cúng bái của con 

người. Cũng cần phải nói thêm rằng, trong công 

trình Lịch sử tư tưởng phương Đông và Việt 
Nam, nhà nghiên cứu Nguyễn Gia Phu còn 

nhận định: “Từ đời Hán, Phật giáo bắt đầu 

truyền vào Trung Quốc và đến cuối đời Đông 
Hán, Đạo giáo cũng ra đời. Đến thời Đường, các 

Nho gia, tiêu biểu là Hàn Dũ đã học tập một số 

yếu tố của học thuyết Phật giáo và Đạo giáo, 

đồng thời khai thác các thuyết âm dương ngũ 
hành để bổ sung cho triết lý Nho gia thêm phần 

sâu sắc”.18 Vậy nên, xét từ nguồn gốc đến tiến 

trình phát triển, nội dung quan niệm thiên mệnh 

của Nho giáo tất yếu vừa có những điểm riêng 

mang tính khu biệt, lại vừa có những điểm 
chung mang tính kế thừa, tiếp thu từ trong tín 

ngưỡng dân gian và những học thuyết chính trị, 

đạo đức, tôn giáo khác. Điều này khiến cho 
quan niệm thiên mệnh trở thành một vấn đề khá 

thú vị nhưng cũng vô cùng phức tạp, đôi khi 

khó có thể minh định một cách rạch ròi. 

2.2. Biểu hiện và sự chi phối của vấn đề thiên 

mệnh trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề 

Thiên mệnh đã trở thành một trong những vấn 
đề phổ biến, ảnh hưởng sâu rộng đến đời sống 

xã hội cũng như đời sống văn học nước ta suốt 

thời kỳ phong kiến. Nhiều tác giả văn học trung 

đại Việt Nam đã xác tín mọi biểu hiện của chốn 
trần gian, xã hội đều được trời tỏ tường, quyết 

định. Đó như là một sự thật hiển nhiên được mọi 

người chấp nhận và chưa có ý thức phản vấn, 
nhận thức lại. Ví như, từ trong giai đoạn đầu của 

văn học viết trung đại, tác giả của Nam quốc sơn 

hà đã từng viết: “Nam quốc sơn hà Nam đế cư/ 
Tiệt nhiên định phận tại thiên thư (Sông núi 

nước Nam đã có hoàng đế nước Nam cai quản/ 

Ranh giới địa phận đã được ghi rõ ở sách trời). 

Văn học trung đại Việt Nam thế kỷ XVI - XVII, 
trong Chuyện người con gái Nam Xương của 

Nguyễn Dữ, nhân vật người mẹ chồng của Vũ 

Nương trước khi mất cũng đã tin rằng: “Ngắn 
dài có số, tươi héo bởi trời”. Đến thế kỷ XIX, 

Truyện Kiều của Nguyễn Du là một ví dụ điển 

hình về việc vận dụng quan niệm thiên mệnh để 
lý giải các vấn đề hiện thực, nhân sinh: “Ngẫm 

hay muôn sự tại trời/ Trời kia đã bắt làm người 

có thân/ Bắt phong trần phải phong trần/ Cho 

thanh cao mới được phần thanh cao/ Có đâu 
thiên vị người nào/ Chữ tài chữ mệnh dồi dào cả 

hai”. Đứng trước hiện thực cuộc sống bộn bề, 

những vấn đề xã hội phức tạp, những chuyện 
của muôn đời, Vũ Phương Đề cũng như nhiều 

tác giả nhà Nho khác cùng một lúc đã vận dụng 

nội dung trong nhiều học thuyết, tín ngưỡng 

thịnh hành đương thời để biện giải, trong đó có 
vấn đề thiên mệnh. Và qua Công dư tiệp ký, 

việc lựa chọn cách hiểu, phương diện, khía 

cạnh nào ở quan niệm thiên mệnh để lý giải 
những vấn đề hiện thực đời sống đều góp phần 

thể hiện tâm thế, tầm nhận thức, tư tưởng của 

tác giả. 

 Tiến hành khảo sát cụ thể 44 tác phẩm 

ký trong tập Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề 

về những phương diện, khía cạnh liên quan đến 

vấn đề thiên mệnh làm cơ sở cho những phân 
tích, khái quát, chúng tôi thu được bảng khảo sát 

dưới đây (Bảng 1). 

  



 

 

2 

 

Bảng 1. Khảo sát biểu hiện và sự chi phối của vấn đề thiên mệnh trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề. 

Thiên mệnh 

 

 

Tác phẩm 

Thiên đức Thiên đạo 

Nhân Nghĩa Lễ Trí Tín Thiên 

cơ 

Thiên 

thời 

Thiên 

luật 

Thiên 

ý 

I. Thế gia 

1. Truyện họ Vũ ở 

Mộ Trạch 

- - - - - - - - - 

2. Truyện Thượng 
thư Vũ Hữu – phụ 

chép truyện Vũ Dự 

- + + + - - - + - 

3. Truyện Trạng vật - - - + - - - + - 

4. Truyện Tể tướng 

xã Mộ Trạch 

+ + - + - - - + - 

5. Truyện mộ tổ ở 

Vịnh Kiều – phụ chép 

truyện Hiển Tích 

- + - - - - + + + 

II. Danh thần 

6. Truyện vị công 

thần liêm tiết 

- + - - - - - + - 

7. Truyện Thiếu bảo 

Trần Thường 

- + - - - - - + - 

8. Truyện ông Quế 

Am Vũ Đoán 

- + - + - + - + - 

9. Truyện Trạng Cờ - - - + - - - + - 

10. Truyện Thượng 

thư Vũ Công Đạo 
- + - - - + - - - 

11. Truyện Thượng 

thư Lương Hữu 

Khánh 

- + - - - - - + - 

III. Danh Nho 

12. Truyện Thượng 

thư Vũ Quỳnh – phụ 

chép truyện Vũ Hàn 

- - - - - - + - - 

13. Truyện Trạng 

nguyên Lê Nại 

+ - - - - - - - - 



 

 

3 

 

14. Truyện Bảng 

nhãn Nguyễn Toàn 

An 

- - + - - - - - + 

15. Truyện Thượng 

thư Trịnh Thiết 

Tường 

- - - + - - - - - 

16. Truyện Trạng 

nguyên xã Dĩnh Kế 
+ + + - - - - + + 

17. Truyện Phạm 

Trấn và Đỗ Uông 

- - - - - - - - - 

18. Truyện Thượng 

thư Lê Như Hổ 
- - - + - - - - - 

19. Truyện Thám hoa 

Quách Giai 

- - - + - + - - - 

20. Truyện Tham 

nghị Vũ Đăng Hiển 
- + + - - - - - - 

IV. Tiết nghĩa 

21. Truyện Lê Cảnh 
Tuân – phụ chép 

truyện Quang Bí, 

Thúc Hiển, Thiếu 

Dĩnh 

- + - - - - - - - 

22. Truyện Thượng 

thư Trương Phu 

Duyệt 

- + - - - - - - - 

23. Truyện Đại hưng 

hầu 
- - - - - - - - - 

V. Ác báo 

24. Truyện yêu quý 

gà 

- - - - - - - + - 

VI. Tiết phụ 

25. Truyện người tiết 

phụ làng Phù Ủng 

- - + - - - - + - 

VII. Ca nữ 

26. Truyện Đào 

Nương 
- - - - - - - - - 

VIII. Thần quái 

27. Truyện Đế Thích 
– phụ chép truyện 

- - - - - - - - - 



 

 

4 

 

Trương Ba 

28. Truyện chùa 

Quang Minh làng 

Hậu Bổng 

- - - - - - - + - 

29. Truyện chùa Bối 

Khê 

- - - - - - - - - 

30. Truyện ngôi đền 

thiêng ở xã Bộ Đầu 

- - - - - - - - - 

31. Truyện dị nhân 

làng Hạ Bì 

- - - - - - - - - 

32. Truyện thủy thần 

sông Kim Tung 
- - - - - - - - - 

33. Truyện ngôi đền 

thiêng ở Thanh Hoa 

- - - - - - - - - 

34. Truyện Cường 

Bạo Đại vương 
- - - - - - - + - 

35. Truyện Nguyễn 

Giám sinh ở La Sơn 

- + - + - - - - + 

36. Truyện suối rắn - - - - - - - - - 

IX. Âm phần dương trạch 

37. Truyện Đinh Tiên 

Hoàng 

- - - - - - + - - 

38. Truyện mộ tổ nhà 

Trần 

- - - - + - - - + 

39. Truyện họ Vũ xã 

Trung Hành 

- - - - - - - - - 

40. Truyện bà cung 

phi ở làng Hoàng Xá 

- - - - - - - - - 

41. Truyện Trâu 

Canh ở xã Tử Trầm 

- - - - + - - - - 

X. Danh thắng 

42. Truyện hồ Ba Bể 

ở núi Côn Lôn 
+ - - - - - - - - 

XI. Thú loại 

43. Truyện người 
nuôi hổ ở huyện 

Tống Sơn 

- - - - - - - - - 



 

 

5 

 

44. Truyện ông lão 

mang lốt hổ 

- - - - - - - + - 

 

Căn cứ vào bảng khảo sát trên, ta thấy thiên 

mệnh là vấn đề nổi bật trong Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương Đề, với số lượng tác phẩm liên 
quan chiếm tỉ lệ khá cao: 30/44 tác phẩm 

(chiếm tỉ lệ 68,2%). Cũng trong tập ký này, vấn 

đề thiên mệnh được thể hiện, chi phối tương 
đối dàn trải, đồng đều qua cả hai phương diện 

thiên đức và thiên đạo: 23/30 tác phẩm liên 

quan đến vấn đề thiên đức (chiếm tỉ lệ 76,7%) 

và 22/30 tác phẩm liên quan đến vấn đề thiên 
đạo (chiếm tỉ lệ 73,3%). Điều đó là bởi: phần 

lớn, trong cùng một tác phẩm, ít nhiều đều có 

những biểu hiện liên quan đến cả các khía cạnh 

trong phương diện thiên đức và thiên đạo. 

2.2.1. Biểu hiện và sự chi phối của phương diện 

thiên đức trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề   

Theo học thuyết Nho giáo, thiên đức cũng là 

nhân đức, ngũ thường: những đức tính tốt đẹp cơ 

bản, thường trực mà mỗi người cần có để trở 
thành người quân tử. Đó cũng chính là những 

nguyên tắc đạo đức, khuôn vàng thước ngọc để 

đánh giá phẩm hạnh của con người, hướng con 
người đến một cuộc sống tốt đẹp, xây dựng một 

xã hội hài hòa, ổn định. Và như học giả Trần 

Trọng Kim, trong công trình Nho giáo, đã nhận 

định: “Lúc đầu, chữ quân tử là nói người có địa 

vị tôn quý, mà chữ tiểu nhân là nói người 
thường nhân, không có địa vị gì trong xã hội 

[…]. Về sau dùng rộng nghĩa ra, gọi quân tử là 

người có đức hạnh tôn quý, và gọi tiểu nhân là 
người có chí khí hèn hạ”.14 Điều đó có nghĩa, dù 

thuộc giai tầng nào trong xã hội thì ai cũng có 

thể là quân tử hoặc tiểu nhân.  

Trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 
Đề có đầy đủ các khía cạnh biểu hiện và sự chi 

phối của phương diện thiên đức: nhân, nghĩa, lễ, 

trí, tín. Trên cơ sở khảo sát tác phẩm (Bảng 1), 
chúng tôi tiếp tục thống kê để có kết quả cụ thể 

về biểu hiện và sự chi phối của các khía cạnh 

thuộc phương diện thiên đức trong Công dư tiệp 
ký của Vũ Phương Đề. Qua đó cho thấy, trong 

tập ký này, biểu hiện và sự chi phối của đức 

nghĩa và trí nổi bật hơn so với đức lễ, nhân, tín: 

nghĩa (13/23 tác phẩm, chiếm tỉ lệ 56,5%), trí 
(9/23 tác phẩm, chiếm tỉ lệ 39,1%), lễ (5/23 tác 

phẩm, chiếm tỉ lệ 21,7%), nhân (4/23 tác phẩm, 

chiếm tỉ lệ 17,4%), tín (2/23 tác phẩm, chiếm tỉ 

lệ 8,7%) (Bảng 2).  

Bảng 2. Thống kê biểu hiện và sự chi phối của phương diện thiên đức trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề. 

Các khía cạnh biểu hiện và sự 

chi phối của phương diện 

thiên đức trong Công dư tiệp 

ký của Vũ Phương Đề 

Số lượng tác phẩm Tỉ lệ (%) 

Nhân 4/23 17,4 

Nghĩa 13/23 56,5 

Lễ 5/23 21,7 

Trí 9/23 39,1 

Tín 2/23 8,7 

 

Ở mỗi đức có được, các nhân vật trong Công dư 

tiệp ký của Vũ Phương Đề hiện lên với những 
dáng vẻ khác nhau, sinh động, thu hút được sự 

chú ý của độc giả ngay ở lời giới thiệu đầu thiên 

ký. Với đức nhân, nhân vật là người luôn có 
lòng yêu thương, đồng cảm và khoan dung với 

người khác. Ví như, nhân vật Trạng nguyên Lê 

Nại trong thiên ký Truyện Trạng nguyên Lê Nại 

là người có lòng nhân, được Quang Bí ngợi ca: 
“Độ lượng khoan hồng tiết tháo thuần hậu”.4 

Nếu như đức nhân của Lê Nại thiên về con 

đường đức trị của người cầm quyền trong học 
thuyết Nho giáo thì đức nhân của những người 

xuất thân từ tầng lớp lao động như mẹ của Tể 



 

 

2 

 

tướng Vũ Duy Chí (Truyện Tể tướng xã Mộ 

Trạch) và mẹ của Trạng nguyên Giáp Hải 
(Truyện Trạng nguyên xã Dĩnh Kế) lại thiên về 

truyền thống dân tộc: lòng nhân ái, tinh thần 

tương thân tương ái. Nhặt được bó lụa ngoài 
chợ, mẹ của Duy Chí liền trả lại cho người đánh 

rơi mà không cần tạ ơn: “Tôi thương chị mất của 

mà về, tất bị chồng con đánh mắng, cho nên tôi 

trả lại cho chị, chứ tôi có mong chị trả ơn đâu”.4 
Còn người mẹ của Giáp Hải, “Bà có mấy gian 

nhà tranh làm ở bên đường để những hành khách 

đi lại tạm trú”, sẵn sàng cho những lữ khách bần 
hàn, lỡ bước trên đường ở lại mà không lấy 

tiền.4  

Nổi bật với đức nghĩa, các nhân vật 

trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề 
thường hiện lên với khí chất mạnh mẽ. Đó là 

những con người cương trực, có chính kiến, luôn 

suy nghĩ và hành động theo lẽ phải, sự công 
bằng, không vì cường quyền, phú quý, hay 

những thú vui tầm thường mà làm mất đi phẩm 

giá của bản thân. Tiêu biểu cho loại hình nhân 
vật có đức nghĩa là những nhà Nho có phong độ 

bề tôi can gián. Vũ Duy Chí thẳng thắn can gián 

Vương thượng không nên thực thi lễ nghi trái 

với lệ cũ: “Từ trước đến nay, Vương thượng vẫn 
có lòng tôn phù nhà vua, vậy thì lễ nghi hôm nay 

chỉ nên tuân theo lệ cũ mặc áo thụng xanh, chứ 

không nên mặc triều phục, trái với lệ cũ” 
(Truyện Tể tướng xã Mộ Trạch).4 Không chỉ 

dừng lại ở lời nói, sự can gián của các nhân vật 

bề tôi còn thể hiện qua việc làm và hành động 
quyết liệt, như Thượng thư Vũ Đoán trong 

Truyện ông Quế Am Vũ Đoán. Thiên ký chép lại 

việc Vũ Đoán “dâng Chúa tập Kim giám lục, 

trong đó chủ yếu khuyên Chúa về những việc 
chính tâm, đôn tục, tri nhân, khứ sàm, lời lẽ rất 

là khẩn thiết. Chúa ban khen và gọi ông là trực 

thần (bầy tôi thẳng thắn)”.4 Đã thế, để khiến 
Chúa Trịnh Căn không còn mê chơi chọi gà với 

các hoạn quan, ông đã nói đi đôi với làm một 

cách dứt khoát: “- Ngày trước khi Chúa còn là 

Thế tử thì Chúa chỉ biết có ta chứ có biết các 
anh là người nào. Ngày nay các anh đem những 

trò chơi ra để mê hoặc Chúa phỏng? Nói xong, 

ông liền lấy tay vặn cổ gà chết tại chỗ. Hoạn 
quan chạy vào tâu, Chúa lặng im đứng dậy và ra 

lệnh bỏ trò chơi chọi gà”.4 Đọc Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương Đề, người đọc sẽ còn bị hấp dẫn 
trước những danh thần đầy nghĩa khí, không 

chịu khuất phục trước quân giặc hoặc những kẻ 

đại diện cho ngụy triều. Đó là cha con Lê Cảnh 

Tuân và Thái Điên luôn giữ lòng trung với nhà 
Trần, chống lại quân Minh, khiến cho “Người 

Minh tức giận, bắt hai bố con ông đem giam vào 

ngục ở Kim Lăng. Sau, cả hai cha con đều chết 
ở trong ngục” (Truyện Lê Cảnh Tuân – phụ chép 

truyện Quang Bí, Thúc Hiển, Thiếu Dĩnh).4 Là 

Lương Hữu Khánh chấp nhận gian khổ chứ 
không chấp nhận làm quan cho nhà Mạc: “Viên 

quan ấy thấy ông khác thường, cho ông năm 

quan tiền và tiến cử ông lên triều đình ngụy triều 
(chỉ triều nhà Mạc), sai người tìm đủ mọi cách 

dỗ ông, nhưng ông nhất định không chịu làm 

quan nhà Mạc. Từ đó mẹ con phiêu giạt, nay đây 

mai đó, xúc cảnh hưng hoài, tân khổ không thể 
kể hết được” (Truyện Thượng thư Lương Hữu 

Khánh).4 Hay là Trương Phu Duyệt kiên quyết 

tỏ rõ thái độ bất hợp tác với ngụy triều nhà Mạc 
cả khi đang làm quan cũng như đã cáo quan: 

“Cuối đời Thống Nguyên, Mạc Đăng Dung 

muốn cướp ngôi, bấy giờ ông đang làm Lại bộ 

Thượng thư. Các quan đình thần thấy ông là 
nguyên lão cố thần, xin ông thảo chiếu nhường 

ngôi. Ông trừng mắt mắng rằng: - Thế là nghĩa 

lý gì? Và ông nhất định không thảo. Sau, các 
quan phải bảo Nguyễn Văn Thái làm. Sau khi họ 

Mạc tiếm ngôi, ông cáo quan về ở quê nhà, ngày 

thánh rong chơi, mặc quần nâu áo vải như những 
người nhà quê. Một hôm, quan huyện Thanh 

Miện đi qua làng ông, mọi người đều đứng dậy, 

còn ông thì vẫn ngồi yên […]. Ông không quy 

phục nhà Mạc, vì ông có chính khí, tiết nghĩa” 
(Truyện Thượng thư Trương Phu Duyệt).4 

Những người có được đức nghĩa luôn biết xem 

xét lại những việc ngờ là chưa đúng, như Truyện 
Tham nghị Vũ Đăng Hiển ghi chép lại việc Tả 

sử Nguyễn Văn Phong “ngờ rằng, từ trước đến 

nay, làng Mộ Trạch đỗ nhiều, tất là có mánh 
khóe riêng. Ông xin làm Đề điệu trường thi Hải 

Dương để dò xét, triều đình chuẩn y”, “và từ đó 

ông mới tin rằng Mộ Trạch là đất đời đời sản 

xuất danh Nho, mà văn chương có mực thước 
chung, trước kia không có tư vị điều gì”.4 Khi 

cần thiết, họ cũng là những con người quyết 

đoán, đủ dũng khí thực hiện “tiền trảm hậu tấu” 
để trừ gian diệt bạo, đáng chú ý như nhân vật 

Trần Thường: “Bấy giờ ở xứ Nghệ An có một 

Quốc cữu cậy thế ngang ngược, không sợ hãi ai 

và làm nhiều điều phi pháp […]. Từ khi Trần 
Thường đến làm Hiến sát xứ này, thì Quốc cữu 

lại càng làm bậy, đơn kiện hắn càng nhiều. Ông 

bèn mật sai người lừa bắt Quốc cữu đem về, tra 
hỏi đích xác, rồi lấy roi đánh chết”.4 Và trong 

Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề, những 

người trọng nghĩa còn thường khinh tài, xem 
thường sắc dục để giữ vững chính kiến, phẩm 

giá, có thể kể đến một loạt những nhân vật tiêu 

biểu như: Nguyễn Phúc Ngộ (Truyện mộ tổ ở 

Vịnh Kiều – phụ chép truyện Hiển Tích), Vũ Tụ 
(Truyện vị công thần liêm tiết), Vũ Công Đạo 

(Truyện Thượng thư Vũ Công Đạo), Mẹ Trạng 

nguyên Giáp Hải (Truyện Trạng nguyên xã Dĩnh 

Kế).4   



 

 

3 

 

Ở đức lễ, nhân vật trong Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương Đề là những người hiểu rõ và 
thực thi các nghi thức, quy tắc ứng xử giữa con 

người với con người trong ngũ luân theo quy 

định của lễ giáo phong kiến. Có nhân vật chỉ 
được tác giả giới thiệu chung chung về biểu 

hiện có đức lễ ở đầu tác phẩm: “Vũ Hữu là 

người sùng thượng đạo cổ, giữ gìn lễ phép, học 

rộng biết nhiều, đỗ Hoàng giáp khoa Quý Mùi 
(1463 niên hiệu Quang Thuận thứ 4), làm việc ở 

các tào trong ngoài, có nhiều thành tích và lần 

lượt làm Thượng thư năm Bộ” (Truyện Thượng 
thư Vũ Hữu – phụ chép truyện Vũ Dự).4 Có nhân 

vật nổi danh tiết liệt như Phạm Noãn, được tác 

giả thuật lại cụ thể về việc trọng lễ mà quyết thủ 

tiết: “Năm mười lăm tuổi, nàng kết hôn với một 
người họ Lê ở xã Phù Ủng, huyện Đường Hào, 

rồi sinh được bốn con vừa trai vừa gái. Sau 

chồng nàng bị ốm chết. Nàng quyết tâm thủ tiết, 
thờ chồng nuôi con, thề không bao giờ tái giá. 

Cảnh đời cay cực, lòng dạ sắt đinh không sao tả 

hết được”.4 Trọng lễ, nổi bật trong Công dư tiệp 
ký của Vũ Phương Đề là những người con chí 

hiếu. Có người thật đáng kính như Trạng nguyên 

Giáp Hải: từ khi tìm lại được mẹ, ông “sớm tối 

phụng dưỡng cho trọn đạo hiếu” (Truyện Trạng 
nguyên xã Dĩnh Kế); hay như Tham nghị Vũ 

Đăng Hiển: “Vì có bố mẹ già, ông xin từ chức 

để về phụng dưỡng” (Truyện Tham nghị Vũ 
Đăng Hiển).4 Có người vừa đáng trọng lại vừa 

đáng thương, như trường hợp Nguyễn Toàn An: 

khi bố mất, ông “thủ chế ba năm, không dám 
gần vợ. Đến khi hết tang thì ông mất, thành ra 

tuyệt tự” (Truyện Bảng nhãn Nguyễn Toàn An).4  

 Có được đức trí, nhân vật trong Công dư 

tiệp ký của Vũ Phương Đề lại hấp dẫn độc giả ở 
hiểu biết sâu sắc, khả năng phân biệt đúng – sai, 

tốt – xấu để có thể nhận thức rõ bản chất sự 

việc, đưa ra những quyết định sáng suốt và 
hành động đúng đắn. Cái trí của nhân vật Duy 

Tài nằm ở sự mưu lược trong giao chiến. Biết 

quân giặc có tính hiếu sắc nên ông đã dùng mĩ 

nhân kế để thắng được giặc Tàu trong trận thủy 
chiến Đầm Hồng: “Trước khi giao tranh, ông 

dùng kế mỹ nhân, sai người đi các nơi tuyển mộ 

được 300 ả đào, cho xuống thuyền giặc ca hát 
giúp vui. Nhưng trước khi xuống, ông đã chỉ bảo 

kế hoạch, giao cho mỗi người một tấm khăn 

hồng, đợi khi bọn giặc say rượu ngủ thì lấy khăn 
thấm nước nhét vào miệng súng thần công,…” 

(Truyện Tể tướng xã Mộ Trạch).4 Cái trí của 

nhân vật Vũ Hữu lại ở sự am tường về toán 

pháp: “Ông lập ra các phép đại thành toán pháp 
và phép đo đạc ruộng đất để dạy người trong 

nước”; giúp vua Thánh Tông tính chính xác số 

gạch dùng vào việc tu sửa cửa thành Đoan Môn, 
Đại Hưng, Đông Hoa (Truyện Thượng thư Vũ 

Hữu – phụ chép truyện Vũ Dự).4 Nhiều nhân vật 

tài trí trong tập ký có khả năng ứng biến trước 
những hoàn cảnh cụ thể, những tình huống có 

vấn đề một cách tức thời, như Trịnh Thiết 

Tường trong Truyện Thượng thư Trịnh Thiết 
Tường, hay Vũ Đoán trong Truyện ông Quế Am 

Vũ Đoán. Trịnh Thiết Tường đi sứ sang Trung 

Quốc. Khi về nước, nhà Minh ban cho ông con 

ngựa bị trói lại một chân, “Họ bảo ông lên ngựa 
mà đi, nếu ngựa không đi được thì ông phải ở lại 

Trung Quốc, và rồi “Ông bèn nghĩ được một kế: 

sai hành nhân làm một miếng gỗ giống như chân 
ngựa, rồi lấy dây sắt buộc vào chân ngựa bị trói 

để chống đỡ. Ông ra roi đánh ngựa thật mạnh. 

Ngựa chạy ba chân, còn một chân đã có miếng 

gỗ chống đỡ nên không bị ngã. Sau khi đi được 
hơn một dặm, Thiên triều khen ông có tài ứng 

biến, bèn cho cởi trói chân ngựa ra, rồi ông cùng 

Trạng nguyên theo thứ tự mà về”.4 Còn như Vũ 
Đoán lại được biết đến với trí ứng khẩu sắc bén: 

“Ông được cử làm Tiếp bạn, để cùng sứ giả 

xướng họa trong khi đi đường. Từ bến sông Nhĩ 
đến cửa điện, ông xướng và họa hơn hai mươi 

bài thơ, Bắc sứ lấy làm kính trọng. Đến khi Bộ 

Lễ thết tiệc, Bắc sứ hạch sách đòi rượu, ông ứng 

khẩu ngâm rằng: Bão ngô cá đức chân giai vị, 
Hà tất giang đình vấn nhất bôi. Nghĩa là: No 

đức của ta là giai vị, Việc gì giang đình hỏi một 

chén. Bắc sứ khen thưởng, làm lễ xong đi 
ngay”.4 Về đức trí trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề, ta còn thấy có cả cái trí thuộc về 

kinh nghiệm dân gian chứ không phải thuộc tư 
chất thông minh bẩm sinh hay từ việc cố công 

học tập, vận dụng kinh sách của thánh hiền, 

nhân vật người tùy tòng của Lê Như Hổ trong 

Truyện Thượng thư Lê Như Hổ là một ví dụ. Để 
cầu được mưa cho vua Minh, anh đã ứng đối: “- 

Hạ thần có phép, nhưng phải chọn ngày tốt mới 

làm được. Rồi ngày ngày, anh lẻn đi các nơi 
xem triệu chứng ra sao. Đến khi thấy rễ cây si đã 

trắng toát và cỏ gà có nốt trắng, biết rằng trời 

sắp mưa. Anh bèn xin vua cho lập đàn để cầu 

đảo. Vừa tế xong thì mưa xuống như trút 
nước”.4 Bên cạnh đó còn xuất hiện những nhân 

vật tài giỏi là Trạng xuất thân từ dân gian, như 

Trạng vật Vũ Phong (Truyện Trạng vật), Trạng 

cờ Vũ Huyên (Truyện Trạng cờ).4 

Về khía cạnh đức tín, trong Công dư 

tiệp ký, Vũ Phương Đề không tập trung ghi 
chép, xây dựng những tấm gương có đức này mà 

chỉ đề cập đến đức này một cách thoáng qua ở 

biểu hiện của một số nhân vật thất tín. Truyện 

mộ tổ nhà Trần kể việc Nguyễn Cố được một 
thầy địa lý Trung Quốc cho một ngôi đất đế 

vương để cải táng mộ tổ vào chỗ ấy với giao 

ước: “- Nhà ông có phúc may được gặp tôi thì 
tôi cho ông. Nhưng sau khi táng rồi, ông phải trả 



 

 

4 

 

ngay tôi một trăm quan tiền, và về sau lấy được 

nước, ông phải chia cho tôi một nửa”, nhưng 
“Đến hẹn, khách tới nhà, Cố liền bắt trói lại, rồi 

đang đêm đem vứt xuống sông”; sau đó, một 

người đánh cá họ Trần vì cứu vớt thầy địa lý này 
nên đã được thầy tìm cách lấy lại ngôi đất quý 

ấy biếu cho.4 Ở một ví dụ khác, như trong 

Truyện Trâu Canh ở xã Tử Trầm, nhân vật Trâu 

Canh cũng thất tín. Được chú khách Trung Quốc 
cho một “ngôi phúc địa” để làm nhà, nhưng “Từ 

khi được vua sủng ái, ông quên mất lời dặn của 

chú khách, không dỡ nhà đem đi chỗ khác. Sau, 
con ông thông dâm với cung nữ. Việc phát giác, 

con ông bị tử hình, còn ông thì bị đuổi về. Gia tư 

điền sản bị tịch thu hết, ông lại đói rét như ngày 

trước”.4  

 Từ những khảo sát, thống kê, phân tích 

ở trên, chúng tôi khẳng định: dù không được 
thuần nhất nhưng những biểu hiện của phương 

diện thiên đức trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề vẫn thiên về nội dung quan niệm 

thiên mệnh của học thuyết Nho giáo. Và loại 
hình nhân vật Nho sĩ, nhất là những người thuộc 

dòng họ Vũ là đại diện tiêu biểu có được những 

phẩm chất tốt đẹp trong thiên đức (Bảng 3). 

Bảng 3. Thống kê nhân vật có biểu hiện và sự chi phối của thiên đức trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề.  

Nhân vật có biểu hiện và 

sự chi phối của thiên đức 

trong Công dư tiệp ký của 

Vũ Phương Đề 

Họ tên nhân vật Số lượng 

nhân vật 

Tỉ lệ (%) 

Nho sĩ Người họ Vũ  Vũ Hữu, Vũ Dự, Vũ Duy 

Chí, Vũ Duy Tài, Vũ Tụ, 

Vũ Đoán, Vũ Công Đạo, 

Vũ Đăng Hiển, Vũ 

Quỳnh.  

9/22 40,9 84,6 

Người họ 

khác 

Trần Thường, Lương 

Hữu Khánh, Lê Nại, 

Nguyễn Toàn An, Trịnh 
Thiết Tường, Giáp Hải, 

Lê Như Hổ, Quách Giai, 

Nguyễn Văn Phong, Lê 
Cảnh Tuân, Lê Thiếu 

Dĩnh, Trương Phu Duyệt, 

Nguyễn Giám sinh. 

13/22 59,1 

Thường nhân mẹ của Duy Chí, mẹ của 
Giáp Hải, người tùy tòng 

của Lê Như Hổ, Phạm 

Noãn. 

4/26 15,4 

Trong số 26 nhân vật được ghi chép có biểu hiện 

và sự chi phối của thiên đức thì nhân vật Nho sĩ 

chiếm số lượng áp đảo (22/26, chiếm 84,6%), 

còn lại là nhân vật thường nhân (4/26, chiếm 
15,4%). Và trong loại hình nhân vật Nho sĩ, 

riêng số lượng nhân vật là người họ Vũ đã có tới 

9/22, chiếm 40,9%. Dù vô danh hay hữu hanh, 
họ đều là những nhân vật chính diện được ca 

ngợi, đề cao; là những tấm gương sáng được Vũ 

Phương Đề ghi chép chủ yếu trong những tác 
phẩm ký thuộc môn loại, đề tài về thế gia, danh 

thần, danh Nho, tiết nghĩa, tiết phụ. Đó hẳn 

không phải là sự ghi chép một cách hoàn toàn 

ngẫu nhiên mà ít nhiều có sự lựa chọn, thể hiện 
tâm thế của một nhà Nho hành đạo luôn quan 

tâm, xem trọng đạo đức Nho giáo. Qua những 

tấm gương về thiên đức có thật trong lịch sử 

hiện lên sinh động trong từng thiên ký, Vũ 

Phương Đề chẳng những tỏ rõ lòng tự hào, tự 

tôn dân tộc nói chung về những danh nhân nổi 
tiếng mà còn tự hào về quê hương Hải Dương và 

dòng họ Vũ của mình nói riêng. Với ông, thiên 

đức trong quan niệm thiên mệnh của Nho giáo 
vẫn được khẳng định là rường cột, nền tảng tinh 

thần chủ đạo để thiết lập, duy trì trật tự xã hội 

phong kiến, giúp cho quốc thái dân an. Điều này 
khác với nhiều tác phẩm ký ở giai đoạn sau này 

(cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX), khi các 

tác giả lại tập trung ghi chép sự xuống cấp, suy 

đồi trầm trọng của xã hội phong kiến, trong đó 
có giai cấp thống trị, mang tinh thần phản Nho: 



 

 

2 

 

Thượng kinh ký sự, Tang thương ngẫu lục, Vũ 

trung tùy bút,…  

 Với sự hiện diện đầy đủ các khía cạnh 

biểu hiện, phương diện thiên đức trong vấn đề 

thiên mệnh đã đóng góp cho Công dư tiệp ký của 
Vũ Phương Đề một hệ thống chủ đề nổi bật 

mang tính quan phương, thiên về ngợi ca đạo lý, 

truyền thống dân tộc; thể hiện lòng tự tôn, tự hào 

về bản thân, dòng tộc, quê hương, đất nước qua 
những danh nhân đạt đức. Đó cũng là “niềm 

cảm hứng chủ đạo, quán xuyến các tác giả trong 

mạch chảy của văn xuôi tự sự Việt Nam thời 
trung đại”.5 Phương diện thiên đức đã ngầm chi 

phối đến nhiều yếu tố trong phương thức nghệ 

thuật của tập ký. Trước hết, trong nghệ thuật xây 

dựng nhân vật, tùy vào mỗi đức mà các nhân vật 
sẽ có biểu hiện ngôn ngữ, hành động khác nhau. 

Ví như ở đức nhân, nhân vật thường xuất hiện 

với lời nói và hành động ân cần, từ tốn, chân 
thành. Với đức nghĩa, nhân vật lại có ngôn ngữ 

đầy khẩu khí và hành động dứt khoát. Hay có 

được đức trí, nhân vật lại thường rất hoạt ngôn, 
hoạt bát... Từ ngôn ngữ của nhân vật nói riêng 

đến ngôn ngữ của người trần thuật nói chung, để 

phù hợp với những nhân vật có thiên đức, Vũ 

Phương Đề còn sử dụng nhiều điển cố nhân 
danh, thư danh, địa danh, cùng với đó là hệ 

thống từ ngữ chỉ tên triều đại, vua chúa, niên 

hiệu, khoa bảng, chức tước, vùng miền,… khiến 
cho tập ký có giá trị khảo cứu rõ rệt, nhất là về 

phương diện lịch sử, văn hóa, địa lý. Bên cạnh 

đó, những kiểu không gian nghệ thuật nổi bật 
làm phông nền cho sự xuất hiện, biểu hiện phẩm 

chất của nhân vật có thiên đức trong tập ký là 

không gian trường thi, cửa quan, cung đình, 

chiến trường. Gắn với đặc trưng thể loại ký là đề 
cao sự thực, khi ghi chép phần lớn những con 

người có thực trong lịch sử, dòng tộc họ Vũ, Vũ 

Phương Đề đã lựa chọn, xây dựng trong tập ký 
chủ yếu là kiểu thời gian khách quan, nổi bật là 

thời gian lịch sử. Ở đó, hành trạng nhân vật 

thường gắn liền với các sự kiện cụ thể, thời khắc 

cụ thể về ngày giờ, năm tháng, niên hiệu… Chịu 
sự chi phối từ cơ tầng văn hóa sâu xa là phương 

diện thiên đức trong quan niệm thiên mệnh, vậy 

nên dù là tập hợp của những tác phẩm ký với 
quy mô đoản thiên, được ghi chép nhanh (tiệp 

ký) nhưng Công dư tiệp ký của Vũ Phương đề 

nhìn chung vẫn có được sự đa dạng, sinh động 

mà thống nhất về phong cách.  

2.2.2. Biểu hiện và sự chi phối của phương diện 

thiên đạo trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề 

Vấn đề thiên mệnh trong Công dư tiệp ký của 

Vũ Phương Đề còn được thể hiện qua phương 

diện thiên đạo. Cũng như phương diện thiên 
đức, trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề 

có đầy đủ các khía cạnh biểu hiện và sự chi phối 

từ phương diện thiên đạo: thiên cơ, thiên thời, 

thiên luật, thiên ý. Tiến hành khảo sát, thống kê 
tập ký, chúng tôi nhận thấy biểu hiện và sự chi 

phối của các khía cạnh trong phương diện thiên 

đạo có mức độ đậm nhạt khác nhau, và nổi bật 
hơn cả là khía cạnh thiên luật: thiên cơ (3/22 tác 

phẩm, chiếm tỉ lệ 13,6%), thiên thời (3/22 tác 

phẩm, chiếm tỉ lệ 13,6%), thiên luật (15/22 tác 
phẩm, chiếm tỉ lệ 68,2%), thiên ý (5/22 tác 

phẩm, chiếm tỉ lệ 22,7%) (Bảng 4). 

Bảng 4. Thống kê biểu hiện và sự chi phối của phương diện thiên đạo trong Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề. 

Các khía cạnh biểu hiện và sự 

chi phối của phương diện 

thiên đạo trong Công dư tiệp 

ký của Vũ Phương Đề 

Số lượng tác phẩm Tỉ lệ (%) 

Thiên cơ 3/22 13,6 

Thiên thời 3/22 13,6 

Thiên luật 15/22 68,2 

Thiên ý 5/22 22,7 

  

 

Ở khía cạnh thiên cơ, dù chỉ có 3 tác phẩm liên 

quan nhưng Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề 
đủ giúp người đọc hình dung ra kiểu tư duy nổi 

bật của con người thời trung đại vẫn còn giữ 

niềm tin sâu đậm vào sự sắp đặt của tạo hóa. 

Con người có một niềm tin cố hữu, rằng trời 

luôn sắp xếp trước mọi việc liên quan đến cả 
cộng đồng hoặc cá nhân mỗi người, và điều đó 

khó ai mà biết rõ. Ví như nhân vật Vũ Đoán, khi 

bị Chúa thất sủng bởi tính cương trực, ông đã 



 

 

2 

 

cho rằng đó là do sự chi phối từ trong huyền cơ,  

được nhào nặn bởi bàn tay con tạo: “Trong bài 
văn tế sống của Vũ Duy Đoán có những câu 

như: “Làm cho vua hay như Nghiêu, Thuấn, 

Đường, Ngu. Mình có nhiệm vụ như Cao, Quỳ, 
Tắc, Tiết. Trong bụng sẵn có sách lược trị bình, 

muốn đem thi thố. Còn những sự đầy vơi ở trong 

huyền cơ rất khó biết rõ”. Ông đổ sự đầy vơi cho 

huyền cơ của tạo hóa, chứ không oán trách ai, 
thế là ông cũng có ý trung hậu của cổ nhân vậy” 

(Truyện ông Quế Am Vũ Đoán).4 Ai cũng mong 

muốn biết trước thiên cơ liên quan đến bản thân 
để biết cái hướng sự việc sẽ xảy ra mà có cách 

ứng xử cho phù hợp. Nhưng vì khó đoán định 

nên con người ta mới cho rằng chỉ những ai có 

năng lực phi phàm mới có thể biết trước được 
thiên cơ. Và nhân vật thần tiên trong tập ký này 

là những con người có được năng lực ấy. Trong 

Truyện Thượng thư Vũ Công Đạo, Vũ Phương 
Đề chép lại việc một bà lão tự xưng là “tiên 

nhân giáng hạ” đã tiết lộ cho mọi người biết 

trước thiên cơ về kết quả khoa thi sắp tới: “- Ta 
là tiên nhân giáng hạ, khoa này đỗ bao nhiêu 

Tiến sĩ ta đã biết cả rồi […]. Mọi người đều cho 

là nói láo, chẳng ai tin. Đến khi yết bảng, đúng 

như lời bà lão nói, những người thức giả đều cho 
là việc gì cũng có tiền định, mà việc yết bảng 

các Tiến sĩ ở cửa Thiên đình không phải là việc 

ngoa truyền”.4 Truyện Thám hoa Quách Giai lại 
kể việc tên ăn trộm nghe được hai thần nhân ở 

trong đền tiết lộ chuyện một Thám hoa được 

giáng sinh xuống làng này, người đó là Quách 
Giai: “- Vừa rồi, tôi lên chầu Thượng Đế. Các 

tào đang họp bàn về việc cho một Thám hoa 

giáng sinh xuống làng này trong đêm nay”.4 Cả 

hai thiên ký đều đề cập đến vấn đề khoa cử trong 
hệ thống Nho học thời phong kiến, tuy nhiên sự 

sắp đặt trước về việc đỗ đạt hay không ở đây 

không đến từ một thế lực siêu nhiên vô hình gọi 
chung là trời như trong quan niệm thiên mệnh 

của Nho giáo, mà lại do một nhân vật siêu nhiên 

hữu hình, hữu danh là Ngọc Hoàng Thượng Đế, 

tồn tại trong một không gian cụ thể là Thiên 
đình, gắn với sự loan tin của các nhân vật thần 

tiên. Đây lại là biểu hiện của quan niệm thiên 

mệnh theo tín ngưỡng dân gian, Đạo giáo và cả 
Phật giáo. Là bởi, trong tín ngưỡng dân gian và 

Đạo giáo ở Trung Quốc, Việt Nam, cùng nhiều 

nước Đông Á khác, Ngọc Hoàng Thượng Đế 
được xem là vị vua tối cao của Thiên đình, cai 

quản, quyết định mọi sự trên đời. Với văn hóa 

Việt Nam, đây cũng là nhân vật được phối thờ 

trong Phật giáo, tín ngưỡng thờ Mẫu như một 
vị thần đứng đầu. 
 Cùng liên quan đến khía cạnh thiên thời, 

3 thiên ký trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 
Đề đã ghi chép về 3 con người với những biểu 

hiện phong phú. Nhân vật Hiển Tích trong 

Truyện mộ tổ ở Vịnh Kiều – phụ chép truyện 
Hiển Tích hiện lên là một người gặp thời, luôn 

gặp may khi tham gia các kỳ thi: “Nay Hiển 

Tích lấy chữ Nôm được đỗ, có lẽ là một việc 
ngoa truyền. Hoặc giả thời bấy giờ thi cử không 

có quy củ cho nên mới có sự lạ ấy. Nhưng qua 

đó để thấy học là ở người, còn đỗ hay hỏng là do 

số phận”. Trong lời bình đàm này, tác giả đã 
nhắc đến quan niệm về số phận. Đây là quan 

niệm thiên về tín ngưỡng dân gian, theo đó mọi 

người tin rằng: mỗi người đều có một số phận đã 
được định sẵn bởi trời mà khó ai có thể thay đổi 

được, chỉ còn biết chấp nhận. Dù ít nhiều vẫn 

còn thừa nhận sự chi phối vô hình từ một quyền 

lực siêu nhiên, nhưng với lý tưởng tích cực nhập 
thế, thể hiện trách nhiệm cao cả của bản thân đối 

với cộng đồng, đứng trước thiên thời, Nho giáo 

sẽ khuyên con người ta cố gắng vượt qua khó 
khăn bằng hành động tu dưỡng đạo đức của bản 

thân chứ không chấp nhận buông xuôi, hay 

mong vượt qua bằng hành động cầu khẩn thần 
linh như trong quan niệm của dân gian. Đến 

nhân vật Vũ Quỳnh trong Truyện Thượng thư Vũ 

Quỳnh – phụ chép truyện Vũ Hàn lại được các 

nhân vật khác trong thiên ký đánh giá là người 
không chỉ gặp thời mà còn biết hành động theo 

lẽ tùy thời: “Nho khoa sớm đỗ gặp thời thịnh trị/ 

Đạo đức đáng tôn làm thầy quốc học”, “Đường 
đường đời thánh một nhà Nho danh tiếng lớn/ 

Lúc làm quan, lúc thôi quan đều tùy thời thả chí 

tự do”.4 Trong quan niệm thiên mệnh của Nho 
giáo, biết hành động theo lẽ tùy thời như Vũ 

Quỳnh cũng chính là hợp với thiên đạo. Còn 

nhân vật Đinh Tiên Hoàng trong Truyện Đinh 

Tiên Hoàng, từ nhỏ đã là người thức thời, biết 
chớp thời cơ. Cụ thể, thiên ký ghi chép việc 

Đinh Bộ Lĩnh được thầy địa lý bên Tàu treo giải 

thưởng cho lặn xuống đầm ở động Hoa Lư để 
xác minh sự tồn tại hay không của một thần vật, 

cũng là một ngôi huyệt quý. Và trong thời gian 

thầy địa lý trở về nước để lấy hài cốt của cha 

sang nước ta táng vào huyệt quý ấy thì Đinh Bộ 
Lĩnh đã kịp thời thực hiện trước điều đó: “Lúc 

ấy tuy còn ít tuổi, nhưng ông rất thông minh. 

Nghe bọn khách nói chuyện với nhau, ông hiểu 
ngay là huyệt ở mồm ngựa, không còn hồ nghi 

gì. Đợi cho họ đi rồi, ông đem gói xương ở gác 

bếp xuống, lấy cỏ bao bọc chung quanh, rồi lặn 
xuống để vào mồm ngựa, ngựa bèn ăn hết ngay 

[…]. Cách mấy năm sau, thầy địa lý đem xương 

bố ở Trung Quốc sang, tìm đến chỗ đầm ấy để 

mai táng. Nghe nói Đinh Bộ Lĩnh đã trở thành 
bậc anh tài cái thế, thủ hạ có hơn một nghìn 

người, thầy địa lý biết ngay là họ Đinh đã táng 

huyệt ấy rồi. Thầy uổng phí bao nhiêu công sức, 
thầy căm tức lắm”.4 Là người thức thời, nhưng 



 

 

3 

 

cái cơ hội đến với Đinh Bộ Lĩnh lại gắn với 

thuật xem phong thủy, niềm tin táng cốt tiên 
nhân vào cát huyệt thì sẽ được vinh hiển, thịnh 

vượng. Vậy nên, khía cạnh thiên thời trong 

Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề ở đây còn 
mang dấu ấn quan niệm của tín ngưỡng dân gian 

và Đạo giáo. 

 Như đã thống kê ở trên, thiên luật là 

khía cạnh có biểu hiện và sự chi phối nổi bật 
nhất trong phương diện thiên đạo của Công dư 

tiệp ký. Ở đó, chúng ta nhận thấy, mọi hành vi 

của con người đều phải tuân theo những phép 
tắc, chuẩn mực nhất định; và thưởng - phạt, gặp 

điều lành - dữ hay phúc - họa  chính là cán cân 

cho việc thực thi lẽ công bằng. Liên quan đến 

quan niệm thiên luật theo tư tưởng Nho giáo, 
Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề đã mở ra 

cho độc giả thấy được vai trò tối quan trọng của 

vua, bởi họ chính là người thay trời hành đạo, 
thừa hành thiên luật. Trong số 15 tác phẩm có 

biểu hiện và chi phối bởi khía cạnh thiên luật thì 

có tới 8 tác phẩm đề cập đến việc vua là người 
trực tiếp thực hiện sự công bằng. Với những 

Nho sĩ cố công học tập, không ngừng tu dưỡng 

đạo đức, tích cực nhập thế thì sẽ được vua ban 

tước, thăng quan tiến chức, hanh thông trên 
bước đường hoạn lộ: vì luôn giữ liêm tiết, Vũ Tụ 

được vua cho “làm đến Tả Thị lang Bộ Hình, 

tước Liêm tiết công thần” (Truyện vị công thần 
liêm tiết); sẵn sàng trừ gian diệt bạo, Trần 

Thường được vua khen: “- Triều đình đặt chức 

quan để coi dân. Nay Hiến ti trừ hại cho dân, thế 
là xứng đáng với chức phận”, và ông “làm đến 

Tả Thị lang Bộ Lại”, “được tặng Thiếu Bảo 

Hương Quận công” (Truyện Thiếu bảo Trần 

Thường); là người cương trực, Quế Am Vũ 
Đoán làm đến Thượng thư, được tặng Tả Thị 

lang (Truyện ông Quế Am Vũ Đoán).4 Dù là trí 

thức hay thường dân, nếu biết dùng tài năng của 
mình để lập được công trạng đối với triều đình, 

quốc gia thì đều được vua khen thưởng, trọng 

dụng: Vũ Hữu được vua Lê Thánh Tông khen là 

“thần toán”, “thưởng cho ông hơn một trăm mẫu 
ruộng tốt để biểu dương tài năng của ông” 

(Truyện Thượng thư Vũ Hữu – phụ chép truyện 

Vũ Dự, ); Lương Hữu Khánh “lập được nhiều 
công to, làm Trung hưng danh thần và làm đến 

Binh bộ Thượng thư (Truyện Thượng thư Lương 

Hữu Khánh); Vũ Phong được vua khen “có sức 
khỏe và lấy chức tước của lực sĩ đem phong cho 

ông. Sau ông  làm đến Cẩm y vệ úy Chỉ huy sứ” 

(Truyện Trạng vật); Vũ Huyên giúp vua đánh cờ 

thắng được Bắc sứ, giúp đất nước thoát khỏi 
giao ước bị Trung Quốc đem quân sang đánh, 

“Xong việc, vua trọng tài năng của ông, gọi ông 

là Trạng cờ và đãi ngộ rất hậu” (Truyện Trạng 
cờ).4 Người biết tuân thủ, giữ gìn lễ giáo, dù là 

nữ nhân cũng được vua ghi nhận xứng đáng, 

như trường hợp Phạm Noãn: “Năm đầu Thái 
Hòa (1443) đời Lê Nhân Tông, triều đình hạ 

chiếu hỏi đến những người trinh tiết. Các quan 

sở tại đem tên nàng tâu lên, triều đình ban cho 
nàng tấm biển đề chữ “Tiết phụ môn” treo ở cửa 

và cho một người hầu hạ lúc tuổi già. Bà mất 

năm tám mươi sáu tuổi. Con cháu đời đời làm 

quan, thành ra một họ danh vọng trong làng” 
(Truyện người tiết phụ làng Phù Ủng).4 Trong 

Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề còn có biểu 

hiện và sự chi phối của khía cạnh thiên luật đến 
từ quan niệm của Phật giáo, Đạo giáo và tín 

ngưỡng dân gian. Ở đó, người đứng ra thực thi 

lẽ công bằng không phải là vua hay trời nói 

chung mà là Ngọc Hoàng Thượng Đế, Phật, thần 
thánh, hay thầy địa lý. Ngọc Hoàng Thượng Đế 

(Thiên Đế) bằng sự trợ giúp của Phật, thần sẽ 

thưởng – phạt phân minh với tất cả mọi người. 
Điều đó có thể được thực thi ngay trước mắt: 

Thượng Đế cùng Lôi Thần, Táo thần trị tội 

Cường bạo Đại Vương (Truyện Cường Bạo Đại 
vương); hoặc có khi được thực hiện ở kiếp sau: 

sư Huyền Minh trụ trì chùa Quang Minh, một 

đêm nằm ngủ, “mơ thấy Phật Di Đà giáng xuống 

điện thờ, triệu ông đến bảo rằng: - Nhà ngươi có 
công với Phật giáo, đến nay đã được nhiều năm. 

Tấm lòng từ bi của người đã thấu đến Thượng 

Đế. Kiếp sau ngươi được giáng sinh xuống làm 
vong quốc Hoàng Đế” (Truyện chùa Quang 

Minh làng Hậu Bổng).4 Với các thầy địa lý am 

tường về phong thủy thì cát huyệt chính là phần 
thưởng xứng đáng các thầy dành cho những ai 

có đức tính tốt đẹp: vì “bình sinh hay làm việc 

thiện” nên Nguyễn Phúc Ngộ được người khách 

Trung Quốc nhờ thầy địa lý tìm cho ngôi đất tốt 
để an táng, bởi vậy, con cháu đời sau có nhiều 

người đỗ đại khoa, làm quan to (Truyện mộ tổ ở 

Vịnh Kiều – phụ chép truyện Hiển Tích); hay 
như mẹ của Giáp Hải thường giúp đỡ người 

nghèo khó nên được người khách Trung Quốc 

đền ơn bằng việc “tìm một ngôi đất tốt” để di 

táng hài cốt của bố bà vào đó, nhờ thế con bà là 
Giáp Hải đỗ Trạng nguyên (Truyện Trạng 

nguyên xã Dĩnh Kế).4 Qua việc thực thi thiên 

luật, quan niệm ở hiền gặp lành của dân gian và 
quan niệm nhân quả báo ứng trong triết lý Phật 

giáo cũng là điểm nhấn nổi bật của Công dư tiệp 

ký: vì có lòng nhân nên mẹ của Duy Chí sinh 
được năm người con trai và ai cũng công thành 

danh toại (Truyện Tể tướng xã Mộ Trạch); người 

con trai “chỉ vì một con gà mà định làm hại mẹ. 

Trong chốc lát, tai vạ đã ập đến bản thân, đạo 
trời báo ứng rất là nhanh chóng” (Truyện yêu 

quý gà); những người bị ông lão mang lốt hổ ăn 

thịt đều do Thiên Đình định số, “Những người 
ấy hoặc kiếp trước có nghiệp chướng, hoặc kiếp 



 

 

4 

 

này phạm nhiều tội ác, cho nên Thiên Đế mượn 

tay ta để thi hành ác báo” (Truyện ông lão mang 
lốt hổ).4 

  Với khía cạnh thiên ý trong Công dư 

tiệp ký của Vũ Phương Đề, dù chỉ với 5 tác 
phẩm có liên quan, nhưng đây là khía cạnh có 

biểu hiện và chi phối đến nhiều vấn đề trong xã 

hội, từ những vấn đề thế sự mang phạm vi rộng 

lớn đến những vấn đề đời tư mang phạm vi nhỏ 
hẹp hơn. Ở đó, chúng ta nhận ra có một quy luật, 

một thế lực tối cao gọi chung là trời đang ngầm 

quyết định, điều khiển tất cả những gì liên quan 
đến con người. Đứng trước một vấn đề lớn lao, 

tác động đến cả xã hội, thời cuộc là sự hưng 

vong của các triều đại, qua sáng tác, Vũ Phương 

Đề đã viện dẫn, lý giải điều này bằng quan niệm 
thiên mệnh của Nho giáo, cụ thể qua khía cạnh 

thiên ý. Theo họ Vũ, dù có liên quan tới quan 

niệm phong thủy, nhưng suy cho cùng, lý do 
khiến nhà Trần hưng hay vong là do mệnh trời: 

“Xét ra nhà Trần trị vì chỉ được từng ấy năm, đó 

là do ở mệnh trời, chứ sức người làm thế nào 
được” (Truyện mộ tổ nhà Trần).4 Điều đó nằm 

ngoài ý muốn chủ quan của con người, con 

người vì thế chỉ còn biết thuận theo ý trời. Quan 

niệm này chúng ta cũng đã từng thấy xuất hiện 
trong các tác phẩm văn xuôi chữ Hán trước đó. 

Như trong tập Truyền kỳ mạn lục, ở tác phẩm 

Câu chuyện ở đền Hạng vương, qua cuộc đối 
đáp giữa Hồ Tôn Thốc và Hạng vương, Nguyễn 

Dữ đã mượn lời nhân vật mà xác tín về sự thịnh 

suy, hưng vong của các triều đại là bởi ý trời: 
“Nhưng rồi Sở phải chết vì Hán, há chẳng phải 

là bởi trời ư? Vậy thì khi trời định giúp Hán, dù 

kẻ thổi kèn, dệt chiếu cũng đủ để thành công; 

khi trời định diệt Sở, dù người cất vạc, nhổ núi 
cũng khôn thể nói giỏi… Vậy sự hưng vong của 

Hán, Sở chỉ là do ở sự may rủi của trời mà thôi, 

há nên lấy thành bại mà so bì ư?”. Ở một phạm 
vi nhỏ hẹp hơn là trong gia đình, dòng tộc, khía 

cạnh thiên ý cũng được họ Vũ dùng để lý giải về 

vấn đề dài – ngắn của một kiếp người, như 

trường hợp Nguyễn Toàn An trong Truyện Bảng 
nhãn Nguyễn Toàn An, vì đoản mệnh mà không 

có người thừa tự, nối dõi tông đường. Mượn lời 

thơ của một nhân vật khác là Quang Bí trong 
thiên ký, tác giả đã biện minh cho bi kịch của 

Nguyễn Toàn An là bởi ý trời đã định: “Dưới đất 

sửa văn biết có mệnh trời/ Tài hơn thọ kém, đó 
là tự trời, biết làm thế nào”.4 Theo tác giả, ngay 

cả vấn đề hợp tan trong đời sống con người cũng 

là bởi thiên ý: “- Ta một đời phiêu dạt, không 

biết có mẹ. Nay mới được gặp, thực là có trời. 
Nếu không phải là đồng khí tương cầu thì sao lại 

được thế ?” (Truyện Trạng nguyên xã Dĩnh Kế).4 

Đó là lời nói đầy xúc động của nhân vật Giáp 
Hải lúc gặp lại được mẹ sau bao nhiêu năm thất 

lạc. Chính nhân phẩm tốt đẹp của hai mẹ con họ 

đã thấu cảm đến trời; được trời soi xét, đền đáp 
bằng cuộc tái ngộ và có được cuộc sống như ý. 

Đó cũng là quy luật bù trừ, lẽ công bằng mà trời 

vẫn thường thực thi theo tư tưởng Nho giáo. 
Điều này cũng thường được các tác giả văn học 

trung đại vận dụng trong sáng tác. Ví như trong 

kiệt tác Truyện Kiều, sau khi phải nếm trải đủ 

mùi cay đắng suốt mười lăm năm lưu lạc, Thúy 
Kiều đã được đoàn viên cùng gia đình, được gặp 

lại người tình lý tưởng Kim Trọng. Theo lời của 

nhân vật Kim Trọng, đó là bởi ý trời: “Trời còn 
để có hôm nay/ Tan sương đầu ngõ vén mây 

giữa trời”. Với thiên ký Truyện mộ tổ ở Vịnh 

Kiều – phụ chép truyện Hiển Tích, ta còn thấy 

Vũ Phương đề dùng quan niệm thiên ý để giải 
thích cho vấn đề được – mất tiền của qua ngôn 

ngữ đối thoại của các nhân vật. Cả nhân vật 

người khách Trung Quốc và nhân vật Nguyễn 
Phúc Ngộ đều có niềm tin về chuyện được – mất 

tiền của là bởi trời sai khiến: “- Tôi vì di sản của 

tiên nhân lặn lội đến đây, không hay trời đã cho 
ông rồi”; Nguyễn Phúc Ngộ: “- Trời chỉ sai tôi 

giữ cho ông, cho nên tôi phải cất đi để đợi 

ông”.4 Vận dụng quan niệm thiên ý mang màu 

sắc tư tưởng Phật giáo, Đạo giáo và tín ngưỡng 
dân gian, qua thiên ký Truyện Nguyễn Giám 

sinh ở La Sơn, tác giả còn dùng quan niệm này 

để lý giải cho một vấn đề hoang đường trong xã 
hội là chuyện giáng sinh. Tác phẩm ghi chép 

việc một người họ Nguyễn sau khi mất, được 

Thượng Đế cho giáng sinh làm vua. Và theo như 
lời bình của tác giả cuối tác phẩm thì: “Việc này 

giống như việc Cù Tu tướng quân thấy Đường 

Thái Tông mà ôm mặt khóc. Thế mới biết thần 

khí (chỉ ngôi vua) là có định mệnh, không thể 
lấy tự lực mà cầu được. Vì rằng theo đúng đạo 

lý, thì dẫu trời cho giáng sinh, cũng phải nhượng 

bộ người có đức”.4 

  Từ những thống kê, phân tích ở trên, 

chúng ta thấy rằng, khi dùng phương diện thiên 

đạo trong quan niệm thiên mệnh để lý giải các 

vấn đề xã hội, Vũ Phương Đề cùng một lúc đã 
vận dụng cả học thuyết Nho giáo, Phật giáo, 

Đạo giáo và tín ngưỡng dân gian. Là vì, Công 

dư tiệp ký vốn là những câu chuyện đã lưu 
truyền trong dân gian, được nhà Nho Vũ 

Phương Đề ghi chép lại nhân lúc rảnh rỗi việc 

công. Đây còn là tập ký xuất hiện trong thời 
buổi suy tàn của chế độ phong kiến, khi truyền 

thống dân tộc, tín ngưỡng dân gian, Đạo giáo 

và Phật giáo đang từng bước trỗi dậy trước sự 

áp chế bấy nay từ nền tảng tư tưởng tinh thần 
chủ đạo của xã hội là Nho giáo. Và như chúng 

tôi đã trình bày ở phần trước: trong quá trình 

hình thành và phát triển, nội dung quan niệm 
thiên mệnh trong tư tưởng Nho giáo vốn đã có 



 

 

5 

 

sự kế thừa, dung hợp với những tín ngưỡng, tôn 

giáo khác. Tuy nhiên, nội dung biểu hiện từ các 
khía cạnh của phương diện thiên đạo trong vấn 

đề thiên mệnh ở tập ký này vẫn thiên về quan 

niệm của học thuyết Nho giáo. Là bởi, trước sau 
thống nhất trong trang đời cũng như trang văn, 

Vũ Phương Đề vẫn là một nhà nho hành đạo, đã 

từng kinh qua nhiều chức vụ dưới thời Hậu Lê. 

Và Nho giáo vẫn là rường cột tinh thần cơ bản 
của xã hội phong kiến lúc bấy giờ. Ngợi ca thế 

gia, danh thần, danh Nho, tiết nghĩa, những 

người thuận theo thiên đạo đã thể hiện tâm thế 
của tác giả vẫn luôn đề cao Nho học, trật tự 

phong kiến. 

 Lấy đạo đức làm chuẩn mực, vậy nên từ 

sự chi phối của phương diện thiên đạo, hệ thống 
nhân vật trong Công dư tiệp ký của Vũ Phương 

Đề chia thành hai kiểu rõ rệt: nhân vật chính 

diện và nhân vật phản diện. Bởi vậy, phần lớn 
những nhân vật trong tập ký của Vũ Phương Đề 

trở thành nhân vật tư tưởng, còn nặng tính chất 

chức năng, là phương tiện để tác giả giảng giải 
cho một học thuyết, tín ngưỡng hay chuyên trở 

một đạo lý sống nào đó, nhất là tinh thần khuyến 

thiện, như mục đích của sách đã được ông nói ở 

phần bài tựa: “Nhưng trong sự ghi chép sơ lược 
ấy, có nhiều điều ngụ ý khuyên răn, khả dĩ dùng 

để đọc khi nhàn hạ”.4 Các nhân vật trong Công 

dư tiệp ký vì thế chưa có được sự hồn nhiên, tự 
nhiên, đa diện như con người ngoài đời thực mà 

thường hiện lên đơn diện, hành động thống nhất 

một chiều, gần với những nhân vật trong truyện 
dân gian, hay như trong những tập truyện chí 

quái, truyền kỳ ở những giai đoạn trước của văn 

học viết trung đại (Việt điện u linh, Lĩnh Nam 

chích quái, Nam ông mộng lục, Truyền kỳ mạn 
lục,…). Nhân vật chưa có được sự chuyển biến 

phong phú về đời sống nội tâm như trong sáng 

tác ký sau này (Thượng kinh ký sự). Trong tập 
ký, ngoài nhân vật vua có thể thay trời hành đạo 

thì còn nhiều nhân vật siêu nhiên khác cũng có 

thể trực tiếp, giúp sức cho việc thực thi thiên 

đạo: Ngọc Hoàng Thượng Đế, Phật A Di Đà, 
thần tiên,… Các nhân vật này lại tồn tại trong 

những không gian và thời gian siêu thực gắn liền 

với sự xuất hiện của nhiều yếu tố kỳ ảo, nhất là 
sự tương thông tương giao giữa các cõi, mang 

lại sức hấp dẫn cho người đọc. Điều này khác 

với những tác phẩm ký sau này của Trần Tiến, 
Phạm Đình Hổ, Lê Quýnh, Lê Hữu Trác, Lý 

Văn Phức,...  thường đậm chất hiện thực, tự 

thuật hơn là sử dụng những yếu tố hoang đường, 

kỳ ảo. Tuy nhiên, để làm tăng tính xác thực, xác 
tín vào sự chi phối của thiên đạo, tác giả Vũ 

Phương Đề đã không chỉ chứng minh bằng ghi 

chép sự việc theo lối kể lại mà còn lồng ghép 
vào từng thiên ký những giai thoại, bài thơ, câu 

đối, điển cố, lời đối đáp của nhân vật và cả lời 

bình đàm trực tiếp của tác giả, tạo cho tập ký sự 
phong phú, đa dạng về hình thức thể loại cũng 

như phương thức phản ánh hiện thực và đậm 

chất khảo cứu, với ngồn ngộn những tri thức về 

văn hóa, lịch sử, địa lý. 

3. KẾT LUẬN 

Thiên mệnh là vấn đề nổi bật, xuyên suốt trong 

tập Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề, với đầy 
đủ biểu hiện và sự chi phối ở cả hai phương diện 

thiên đức và thiên đạo. Nội dung biểu hiện vấn 

đề thiên mệnh trong tập ký có sự dung hòa bởi 
nhiều học thuyết, tín ngưỡng khác nhau nhưng 

sâu đậm hơn cả vẫn là tư tưởng của Nho giáo. 

Điều đó được thể hiện tập trung ở những tác 

phẩm ghi chép về thế gia, danh thần, danh nho, 
tiết nghĩa, chí khí liên quan đến các dòng họ và 

danh nhân lịch sử Việt Nam, nhất là những 

người họ Vũ ở xã Mộ Trạch – quê hương của tác 
giả. Sử dụng quan niệm thiên mệnh trong tập ký, 

tác giả đã có cái nhìn nhất quán trong việc lý 

giải các vấn đề xã hội cũng như xây dựng các 
loại hình nhân vật, nổi bật là kiểu nhân vật Nho 

sĩ lấy việc ứng xử hợp với lẽ trời làm thước đo 

cho mọi giá trị. 

Xét riêng ở những nội dung liên quan 
đến quan niệm thiên mệnh, Công dư tiệp ký của 

Vũ Phương Đề đã cho độc giả thấy được sự 

phong phú về chủ đề phản ánh; mang cả giá trị 
văn học, lịch sử, văn hóa. Quan niệm thiên mệnh 

góp phần làm tăng tính chất trang nghiêm, tính 

quy phạm, sự hấp dẫn cho những thiên ký. Từ 
những tấm gương có đủ thiên đức, thuận theo 

thiên đạo trong từng tác phẩm, Công dư tiệp ký 

của Vũ Phương đề đã mang lại ý nghĩa giáo 

dục rất cao về lòng tự tôn dân tộc, truyền thống 
gia tộc, tinh thần khoa bảng, ý thức trách nhiệm 

nhập thế giúp đời của kẻ sĩ cũng như của người 

dân lao động. Đồng thời, qua đó cũng cho thấy 
cái nhìn còn hạn chế của các tác giả văn học 

trung đại nói chung, Vũ Phương Đề nói riêng 

trong việc lý giải các vấn đề, hiện tượng đời 

sống còn mang yếu tố duy tâm, chủ quan. 

Phản ánh hiện thực từ góc nhìn của quan 

niệm thiên mệnh, Công dư tiệp ký của Vũ 

Phương Đề có lúc phơi bày những biểu hiện 
xuống cấp, suy tàn của chế độ phong kiến; của 

lý tưởng cũng như phép tắc ứng xử trong tư 

tưởng Nho giáo, lễ giáo phong kiến. Dẫu vậy, 
trước sau thống nhất trong tập ký, ông vẫn thể 

hiện giọng điệu răn dạy đạo đức, cảnh tỉnh xã 

hội, những mong lập lại trật tự phong kiến, tiếp 

tục khẳng định vai trò rường cột của tư tưởng 
Nho giáo nói riêng, lễ giáo phong kiến nói 

chung. Qua những biểu hiện và sự chi phối của 



 

 

6 

 

quan niệm thiên mệnh được sử dụng trong tập 

ký, Vũ Phương Đề nổi bật là kiểu tác giả nhà 
Nho hành đạo gắn với niềm tự hào về địa linh 

nhân kiệt của gia tộc, quê hương, đất nước.  

Ghi chép lại nhiều câu chuyện nói về sự 
thưởng – phạt phân minh bởi trời và các lược 

lượng siêu nhiên khác, cùng lối kể chuyện mang 

màu sắc truyền thuyết, giai thoại dân gian sinh 

động, Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề đã thể 
hiện rõ quan niệm nhân sinh của các nhà Nho 

nhưng cũng hết sức gần gũi với quan niệm, khát 

vọng sống nói chung của nhân dân, nhất là với 
những người dân lao động. Bên cạnh đó, dù còn 

mang chất dân gian và tinh thần khảo cứu, chưa 

đậm chất tự thuật, cũng như tính nghệ thuật, 

nhưng các tác phẩm trong tập ký này đã giàu 
chất liệu hiện thực, tính thời sự hơn so với các 

tác phẩm chí quái, truyền kỳ trước đó. Nói cách 

khác, Công dư tiệp ký của Vũ Phương Đề đã 
thực sự hội tụ đủ những đặc trưng cơ bản của thể 

loại ký; xứng đáng giữ vai trò thừa tiếp, mạch 

nối cho sự phát triển của thể loại ký nói riêng, 
dòng văn xuôi tự sự trung đại Việt Nam nói 

chung giai đoạn thế kỷ XVIII – XIX.   

Lời cảm ơn 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO  

1. T. V. Giáp. Tìm hiểu kho sách Hán Nôm - 

nguồn tư liệu văn học sử học Việt Nam, Tập 1-2, 

Nxb. Văn hóa, Hà Nội, 1984. 

2. N. Đ. Na. Văn xuôi tự sự Việt Nam thời trung 

đại, Tập 1, Nxb. Giáo dục, Hà Nội, 1997. 

3. T. Nghĩa (Chủ biên). Tổng tập tiểu thuyết chữ 

Hán Việt Nam, Nxb Thế giới, Hà Nội, 1997. 

4. V. P. Đề. Công dư tiệp ký (Đoàn Thăng dịch, 

Trần Nghĩa giới thiệu), Nxb Văn học, Hà Nội, 

2001. 

5. N. V. Hoài. Đôi điều bổ sung thêm về tác giả 

và tác phẩm Công dư tiệp ký,  

<http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-

cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-

them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html>, 

truy cập ngày 09/09/2024. 

6. L. D. K. Minh. Truyện truyền kỳ Việt Nam 

thời trung đại: diện mạo và đặc trưng nghệ 

thuật, Luận án Tiến sĩ Ngữ văn, Học viện Khoa 

học xã hội, 2019. 

7. Đ. T. T. Tiên. Đặc điểm nghệ thuật “Công dư 

tiệp ký” của Vũ Phương Đề, Luận văn thạc sĩ 
khoa học định hướng nghiên cứu, Trường Đại 

học Khoa học Huế, 2016. 

8. L. T. H. Yến. Hai bức tranh xã hội trong kí 

viết về chuyện kì Việt Nam giai đoạn thế kỷ 
XVIII và nửa đầu thế kỷ XIX, Tạp chí khoa học 

Trường Đại học Sư phạm Hà Nội 2, 2020, 42, 5-

11. 

9. L. T. H. Vy. Văn hóa tâm linh trong Công dư 

tiệp ký, Đề án Thạc sĩ Văn học Việt Nam, 

Trường Đại học Quy Nhơn, 2023. 

10. N. Đ. Na. Đặc điểm văn học Việt Nam trung 
đại: Những vấn đề văn xuôi tự sự, Nxb Giáo 

dục, Hà Nội, 2003. 

11. V. T. Hạng. Những đóng góp của thể loại ký 
giai đoạn văn học thế kỷ XVIII đến giữa thế kỷ 

XIX, Luận văn thạc sĩ Văn học, Trường Đại học 

Sư phạm Tp. Hồ Chí Minh, 2007. 

12. L. N. Thìn, V. Thanh (Đồng chủ biên). Giáo 
trình văn học trung đại Việt Nam, Tập 2, Nxb 

Giáo dục Việt Nam, Hà Nội, 2015. 

13. 钟 肇 鹏 C. T. Bằng. 孔子 研 究 Khổng Tử 

nghiên cứu， 中 国 社 会 科 学 出 版 社 Trung 

Quốc xã hội khoa học xuất bản xã, 1999. 

14. T. T. Kim. Nho giáo, Nxb Thời đại, Hà Nội, 

2012. 

15. N. H. Lê. Khổng Tử, Nxb Văn hóa, Hà Nội, 

1995. 

16. N. H. Lê. Kinh Dịch: đạo của người quân 

tử, Nxb Văn học, Hà Nội, 2007. 

17. Đ. T. Còn. Tứ thư, Nxb Thuận Hóa, Huế, 

2011. 

18. N. G. Phu. Lịch sử tư tưởng phương Đông 
và Việt Nam, Tủ sách Đại học Tổng hợp Tp. Hồ 

Chí Minh, 1996. 

19. L. Q. Đôn. Kinh Thư diễn nghĩa, Nxb Tp. 

Hồ Chí Minh, Tp. Hồ Chí Minh, 1993. 

20. N. T. Nhan (Giới thiệu và chú giải). Kinh lễ, 

Nxb Văn học, Hà Nội, 1999. 

 

http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html
http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html
http://khoavanhoc-ngonngu.edu.vn/nghien-cuu/h%C3%A1n-n%C3%B4m/259-oi-iu-b-sung-them-v-tac-gi-va-tac-phm-cong-d-tip-ky.html

