Phản hồi của tác giả đối với ý kiến đánh giá của các phản biện
và các chỉnh sửa trong bản thảo lần 2

	Một lần nữa, tôi xin gửi lời trân thành cảm ơn sâu sắc tới hai quý phản biện vì đã kịp thời đọc lại bài báo đã chỉnh sửa của tác giả và tiếp tục có thêm những nhận xét, góp ý chỉnh sửa bài báo cho hoàn thiện hơn. Các ý kiến đánh giá của các phản biện đối với bài báo luôn mang tinh thần xây dựng, có giá trị học thuật cao, giúp tác giả có thêm kiến văn và kinh nghiệm trong nghiên cứu khoa học. Trong điều kiện, khả năng có thể cùng với quan điểm, thực tế nghiên cứu của mình, tác giả bài báo xin được tiếp tục trao đổi, giải trình tập trung vào những nội dung cần bổ sung, chỉnh sửa theo góp ý của hai phản biện, cụ thể như sau:
* Phản hồi các điểm cần bổ sung, chỉnh sửa theo phản biện 1
- Nên đặt tiểu mục cho mục 2.1 (cần tiểu mục để đảm bảo tính hệ thống ý được rõ ràng hơn)
 Tác giả hoàn toàn đồng ý với ý kiến của phản biện và đã đặt tiểu mục cho mục 2.1, vì làm vậy sẽ làm nổi bật hơn hệ thống ý trong từng mục lớn; đồng thời cũng đảm bảo được sự hài hòa, cân xứng trong thiết kế tiểu mục so với mục lớn đồng cấp 2.2.
- Cân nhắc khái niệm đối tượng nghiên cứu được diễn đạt trong bài viết.
 Về vấn đề xác định đối tượng và phạm vi nghiên cứu trong nghiên cứu văn học, như tác giả được biết, hiện nay vẫn còn quan điểm bất đồng từ giới nghiên cứu trong nước. Có người cho rằng đối tượng nghiên cứu là vấn đề được nghiên cứu; còn phạm vi nghiên cứu là phạm vi tác phẩm được khảo sát, phục vụ cho việc làm sáng tỏ vấn đề được nghiên cứu. Có người thì lại có quan điểm ngược lại. Về nội dung góp ý này, chúng tôi đã tiếp thu, chỉnh sửa theo yêu cầu của phản biện 2 trong phản biện bài báo lần 1 theo quan điểm xem đối tượng nghiên cứu là văn bản tác phẩm được khảo sát, còn phạm vi nghiên cứu là vấn đề được nghiên cứu. Vậy nên, tác giả bài báo xin phép được bảo lưu kết quả đã chỉnh sửa này. 
- Chú ý cách dịch từ "đế" trong bài "Nam quốc sơn hà" (không nên dịch đế thành vua, nên dịch đế là hoàng đế).
 Tác giả xin tiếp thu ý kiến này của phản biện và đã chỉnh sửa lại trong bài viết cho phù hợp hơn.
- Hành văn một số chỗ viết bằng văn phong chưa phù hợp (do cách diễn đạt còn ngư ngôn ngữ nói, ví dụ như đoạn dẫn dắt lịch sử vấn đề).
 Tác giả xin tiếp thu ý kiến này của phản biện và đã rà soát, chỉnh sửa lại một số diễn đạt mang văn phong khoa học hơn.
- Lỗi chế bản còn nhiều (cần kiểm soát cẩn thận lỗi chế bản).
 Tác giả xin tiếp thu ý kiến này của phản biện và đã cố gắng diễn đạt lại những lỗi chế bản bằng ngôn ngữ của người viết.
* Phản hồi các điểm cần bổ sung, chỉnh sửa theo phản biện 2
- Mục 2.1. So với bản thảo đầu tiên chưa có sửa đổi căn bản, nên vẫn chưa ổn. Mục này không tương thích với các nội dung chính trong bài báo. - Cần điều chỉnh căn bản nội dung mục 2.1 cho sát hợp với nội dung chính của toàn bài.
 Mục “2.1. Sự du nhập, ảnh hưởng của tư tưởng Nho giáo, quan niệm thiên mệnh trong lịch sử, văn học trung đại Việt Nam” ở bản thảo đầu tiên, chúng tôi chủ yếu trình bày về quá trình du nhập, ảnh hưởng của tư tưởng Nho giáo đến Việt Nam nói chung cũng như văn học trung đại Việt Nam nói riêng mà chưa đi sâu giới thuyết, làm sáng tỏ về nội hàm các khía cạnh của khái niệm thiên mệnh – một khái niệm chìa khóa quan trọng định hình cách triển khai nội dung chính của bài viết. Bởi vậy, ở mục “2.1. Giới thuyết về vấn đề thiên mệnh” trong bản đã chỉnh sửa lần 1 cũng như lần 2 này, trên cơ sở tiếp thu góp ý của phản biện, tác giả bài viết đã cố gắng tìm hiểu, đọc thêm nhiều tài liệu liên quan đến vấn đề thiên mệnh, nhất là những tài liệu về Nho giáo để có thể “lý giải đúng chuẩn triết học về vấn đề Thiên mệnh của Nho giáo”, bằng “cả một hệ thống triết học về Thiên cơ, Thiên thời, Thiên ý, Thiên luật... gọi chung là Thiên Đạo, Thiên Đức” như yêu cầu chỉnh sửa của phản biện lần 1. Ở lần chỉnh sửa này, chúng tôi tiếp tục tiếp thu ý kiến của phản biện, tiếp tục chỉnh sửa mục 2.1 theo hướng: ghi nhận vấn đề thiên mệnh không phải là sở hữu riêng của Nho giáo mà đã được Nho giáo tiếp thu, phát triển từ niềm tin của dân gian vào mệnh trời; bên cạnh đó là sự tiếp thu, học tập của Nho giáo ở một số khía cạnh trong vấn đề thiên mệnh thuộc các tôn giáo khác: Đạo giáo, Phật giáo.
- Như đã nói ở phản biện lần 1, rằng đức tin vào mệnh trời vốn tồn tại trong tín ngưỡng dân gian và ở đa số các tôn giáo thời trung đại, cả Đông lẫn Tây. Thiên mệnh của Nho giáo, với tư cách là học thuyết đạo đức - chính trị, đã lợi dụng đức tin này, bằng cách gắn Thiên mệnh với Thiên tử để củng cố tôn ti phong kiến, quyền sinh sát của Thiên tử và đạo trung quân của thần dân, kể cả tu dưỡng bằng con đường chấp nhận số phận bề tôi và dân đen.
 So với bản thảo đầu tiên, chúng tôi đã không xác quyết vấn đề thiên mệnh là sở hữu riêng của Nho giáo mà đã có nguồn gốc và sự ảnh hưởng, tiếp thu từ tín ngưỡng dân gian cùng nhiều tôn giáo khác. Tác giả đã tiếp tục có những điều chỉnh trong bài viết cho phù hợp hơn.
- Sự thực, Công dư tiệp ký ra đời trong thời đại phong kiến suy tàn, thuyết Thiên mệnh kiểu Nho giáo trên không còn rõ nét. Vũ Phương Đề chủ yếu kể chuyện dưới góc nhìn mệnh trời theo dân gian và tam giáo đồng nguyên hơn là thuần túy kiểu Thiên mệnh có khuynh hướng chính trị hóa của Nho giáo.
 Tác giả đồng quan điểm với phản biện và như trong bài viết tác giả cũng đã trình bày, rằng Công dư tiệp ký ra đời trong thời kỳ suy tàn của chế độ phong kiến nước ta, Nho giáo không còn giữ được địa vị tôn nghiêm như trước và đang dần bị lấn át bởi sự trổi dậy của truyền thống dân tộc cùng những tôn giáo, tín ngưỡng vốn đang bị áp chế bấy lâu. Tuy nhiên ở nửa đầu thế kỷ XVIII cũng như đến hết thế kỷ XIX, Nho giáo vẫn là quốc giáo, được nhà nước phong kiến sử dụng làm nền tảng tinh thần chủ đạo trong quản lý xã hội. Hơn thế nữa, trong hành trạng cuộc đời, Vũ Phương Đề là một nhà Nho hành đạo với cả cuộc đời chủ yếu gắn bó trong chốn quan trường, kinh qua nhiều chức vụ trong triều Hậu Lê. Xét trong Công dư tiệp ký, như chúng tôi đã khảo sát và thống kê ở bài viết, Vũ Phương Đề cũng dành phần lớn số lượng tác phẩm ghi chép về những danh thần, danh Nho, những người nổi tiếng tiết liệt theo chuẩn mực của đạo đức Nho giáo được quy định trong phương diện thiên đức, thiên đạo thuộc vấn đề thiên mệnh. Đồng thời, trong nội dung trình bày của bài viết, ở từng khía cạnh biểu hiện thuộc phương diện thiên đức, thiên đạo của vấn đề thiên mệnh trong Công dư tiệp ký, người viết cũng đã cố gắng phân tích, lý giải, chỉ ra sự khu biệt của vấn đề thiên mệnh thuộc Nho giáo và các tôn giáo, tín ngưỡng khác; và cả sự tiếp thu, hỗn dung rất khó tách bạch của vấn đề thiên mệnh trong Nho giáo so với các tôn giáo, tín ngưỡng chứ cũng không xác quyết chỉ thuần túy kiểu Thiên mệnh có khuynh hướng chính trị hóa của Nho giáo như cách trình bày trong bản thảo lần đầu.  
- Câu đầu tiên ở trang 1: "Vũ Phương Đề (), quê Hải Dương" nên bỏ dấu phảy: Vũ Phương Đề (...) quê Hải Dương. Dấu phảy tách chủ ngữ khỏi vị ngữ chỉ trong trường hợp nhấn mạnh cần thiết.
 Tác giả bài viết tiếp thu ý kiến của phản biện và đã chỉnh sửa lại cho phù hợp.
- Trang 5, Mục 2.2.3: kết có vẻ lạc đề khi đang nói về Thiên mệnh lại đánh lạc sang ghi chép văn hóa phong tục, tự tôn dòng tộc, dòng họ. Đây phải là vấn đề khác, rộng hơn.
 Tác giả tiếp thu ý kiến của phản biện và đã điều chỉnh lại kết luận cho phù hợp hơn theo hướng nhấn mạnh vai trò, ý nghĩa của vấn đề thiên mệnh (nhất là ở những khía cạnh trong phương diện thiên đức: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín) đã góp phần thể hiện lòng tự tôn dân tộc, quê hương, dòng họ khi Vũ Phương Đề tập trung ghi chép về những nhân vật có thật trong lịch sử nước nhà và dòng tộc họ Vũ, vốn là những danh thần, danh Nho sáng ngời những đức đáng quý như trong thiên đức.
	Một lần nữa, tôi xin gửi lời cảm ơn trân thành đến hai quý phản biện. Chúc quý vị luôn dồi dào sức khỏe và thành công!
[bookmark: _GoBack]
