
5

*Corresponding author. 
Email: chauminhhung@gmail.com

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Myth and tendencies of de-myth

Chau Minh Hung*

Faculty of Primary School and Preshool Education, Quy Nhon University

Received: 01/06/2019; Accepted: 01/07/2019

ABSTRACT

The article briefly describes 5 tendencies of de-myth in Western thought history: 1) Mythos and Logos 
in classical scholarship, 2) Anthropomorphism and liberal thoughts, 3) Psychoanalysis and dreams about gods,  
4) Structuralism and the decoding myth, 5) Deconstruction and games canceled - created myth.

De-myth traces the truth hidden in the fanciful world, as a result, it destroys the old myths to create new 
myths in the endless game of knowledge.

Keywords: de-myth, anthropomorphism, psychoanalysis, structuralism, deconstruction.

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16



6 Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

1. ĐẶT VẤN ĐỀ

Huyền thoại là khái niệm cổ xưa. Công 
việc giải huyền thoại từng tồn tại song hành với 
huyền thoại và trở thành một trào lưu gắn liền với 
giải cấu trúc vào nửa cuối thế kỷ 20. Khác với 
cái nhìn chặt khúc của một số giới thiệu hay tổng 
thuật về giải cấu trúc, trong đó có giải huyền 
thoại, bài viết này cung cấp thông tin từ gốc và 
chỉ ra sự vận động xuyên suốt lịch sử tri thức của 
nhân loại xung quanh vấn đề huyền thoại và giải 
huyền thoại.

Giải huyền thoại gắn liền với tiến hóa của 
nhận thức và diễn ra khá phức tạp, nhưng tựu 
trung có 5 khuynh hướng chính trong lịch sử tri 
thức và tư tưởng phương Tây.

2. CÁC KHUYNH HƯỚNG GIẢI HUYỀN 
THOẠI

2.1. Mythos và Logos trong học thuật cổ điển

Trong truyền thống học thuật phương 
Tây, hai khái niệm Mythos và Logos cùng song 
hành tồn tại. Hai khái niệm này thống nhất từ 

Huyền thoại và các khuynh hướng giải huyền thoại

Châu Minh Hùng*

Khoa Giáo dục Tiểu học và Mầm non, Trường Đại học Quy Nhơn

Ngày nhận bài: 01/06/2019; Ngày nhận đăng: 01/07/2019

TÓM TẮT

Bài viết lược thuật 5 khuynh hướng giải huyền thoại trong lịch sử tư tưởng phương Tây: 1) Mythos và 
Logos trong học thuật cổ điển, 2) Thuyết nhân hình hóa và những tư tưởng khai phóng, 3) Phân tâm học và giấc 
mơ về các vị thần, 4) Cấu trúc luận và sự giải mã huyền thoại, 5) Giải cấu trúc và trò chơi hủy - tạo huyền thoại.

Giải huyền thoại truy tìm sự thật ẩn giấu trong thế giới huyền ảo, kết quả là, nó hủy huyền thoại cũ để tạo 
ra huyền thoại mới trong trò chơi vô tận của tri thức.

Từ khóa: Giải huyền thoại, nhân hình hóa, phân tâm học, cấu trúc luận, giải cấu trúc.	

*Tác giả liên hệ chính. 
Email: chauminhhung@gmail.com

một gốc nhưng lại đối lập trong quá trình cái 
này giải cái kia.

Mythos được dịch sang tiếng Việt là huyền 
thoại. Nghĩa gốc là chuyện quá khứ xa xưa trong 
cõi mịt mù không thể kiểm chứng. Còn thật hay 
không thật là do đức tin và lập trường quan điểm 
của người đời sau. Các nhà duy vật cho rằng đó 
là chuyện tưởng tượng hư ảo, phi lý. Nhưng siêu 
hình học (Metaphysics) với sự thống trị dai dẳng 
trong triết học phương Tây thì lại tin rằng huyền 
thoại là có thật với những hạt nhân hợp lý của nó.

Đó là lý do, cùng với Mythos, khái niệm 
Logos ra đời. Logos còn gọi là thần ngôn, lời 
nói được mặc khải từ thánh thần. Sự mặc khải 
ấy phó thác cho các nhà tiên tri, nhà thông thái, 
những người được cho là mang sứ điệp của 
thánh thần. Logos có trách nhiệm diễn giải một 
cách hợp lý cái vô lý của Mythos để củng cố đức 
tin cho mọi người.

“Các thuật ngữ Mythos và Logos được sử 
dụng để mô tả sự chuyển đổi trong tư tưởng 



QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

7Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16

Hy Lạp cổ đại từ những câu chuyện về các vị 
thần, nữ thần và anh hùng (thần thoại) đến sự 
phát triển dần dần của triết lý và logic. Cái trước 
được đại diện bởi các nhà tư tưởng Hy Lạp sớm 
nhất, như Hesiod và Homer;  cái sau được đại 
diện bởi những nhà tư tưởng sau này được gọi là 
nhà triết học tiền Socrates, và sau đó là Socrates, 
Plato và Aristotle” 17, tr.22.

Công việc của Logos là xác định các 
mô thức (Patterns) hay hình thái nguyên thủy 
(Primary Form) được cho là bản thể (Essence). 
Mô thức hay mẫu gốc ban đầu là sản phẩm của 
thánh thần, cái thuộc về bản chất, cho nên hoàn 
hảo, mẫu mực, còn những hiện tượng trước mắt 
chúng ta là thế giới đã bị tha hóa. Cho nên ở đây 
có hiện tượng đảo ngược nhận thức trong tư duy 
siêu hình học. Plato với ẩn dụ về cái hang động 
hàm ý muốn nói rằng, cái chúng ta nhìn thấy 
tưởng là thật, hợp lý nhưng thực chất là ảo, phi 
lý so với hiện thực ban đầu, còn cái không nhìn 
thấy được mới là hợp lý, logic. 18, tr.482-490 

Trong các trước tác của Socrates, Plato, 
Aristotle, Thượng đế được nhắc đến nhiều lần 
qua một nguyên mẫu huyền thoại ngắn:

“Thượng đế trộn vàng trong một số người, 
bạc trong một số người khác từ khi họ được sinh 
ra, và trộn đồng và sắt trong những kẻ mà trời 
định làm thợ hoặc làm nghề thủ công.” 1, tr.101 Có 
nghĩa là Thượng đế đã tạo ra thế giới có tính toán 
về trật tự và đẳng cấp của sự sống. Mọi sự sai lạc 
là do con người sai lạc. Toán học được xem là 
mẫu mực nhất của Logos, vì nó chính là bản thể 
trừu tượng và thuần khiết nhất của thế giới, từ 
toán học sinh ra các hình thái khác, về khoa học, 
về đạo đức, về văn hóa nghệ thuật.

Một nghịch lý xảy ra đối với Logos là 
không tồn tại một cách diễn giải duy nhất. 
Cuộc tranh luận của thời dân chủ Athens đã đưa 
Socrates đi đến hoài nghi: Thánh thần cũng không 
thống nhất được cái gì đúng, cái gì sai. 6, tr.273 Điều 
không thể phủ nhận là vì sao thánh thần cũng 
hay cãi nhau và đánh nhau? Kết quả là Socrates 
bị tố cáo và bị xử tử vì tội báng bổ thánh thần, 
nhưng tư tưởng của ông vẫn sống động trong các 

học trò. Pythargore từng dìm chết học trò mình 
trong bể nước để che giấu sự thật về số Pi, tương 
quan tỉ lệ giữa vòng tròn và đường kính là một 
số không hoàn hảo, nhưng kết cục toán học cũng 
phải chấp nhận sự không hoàn hảo ấy. Aristotle 
tranh cãi nảy lửa với người thầy vĩ đại của mình 
là Plato về sự thật trên trời hay dưới đất, mặc dù 
cả hai đều là những nhà siêu hình học. 19, tr.9

Logos tự nó hợp nhất với Mythos, nhưng 
những cuộc tranh luận kéo dài đã buộc phải phân 
rã. Thời Trung cổ dưới sự thống trị độc tài toàn 
trị của Giáo hội Rome, các thánh của Vatican đã 
nỗ lực dẹp bỏ huyền thoại đa thần phức tạp của 
Hy Lạp, dẹp bỏ luôn truyền thống tranh luận của 
nền dân chủ Athens, thêm nỗ lực khác là chú 
giải Kinh Thánh. Các bản Phúc âm ra đời giải 
thích huyền thoại trong Cựu ước lẫn Tân ước. 
Logos được mặc nhiên là chân lý khởi đi từ lời 
của thánh thần nên bất khả cãi. Nhưng kết quả 
là bản thân Logos tồn tại đầy những mâu thuẫn 
và kết cục là các bản Phúc âm không của thánh 
nào giống thánh nào. Từ Paul đến Augustine, 
John, rồi Thomas liên tục chỉnh sửa Phúc âm cho 
phù hợp với thời đại, kể cả chấp nhận kết hợp 
với siêu hình học Hy Lạp thời dân chủ Athens, 
nhưng rốt cuộc vẫn không thể thỏa mãn với đức 
tin của công chúng.

Bị vướng vào niềm tin huyền thoại, Logos 
chi phối sâu sắc vào các quan sát và thực nghiệm 
khoa học suốt gần cả ngàn năm. Đi tìm hình 
thái nguyên mẫu thực chất là đi tìm Thượng đế. 
Thượng đế là bản thể. Kết quả là có vô số Thượng 
đế trong cách giải quyết vấn đề của Logos. Sự 
phân hóa làm ba Thiên Chúa của Do Thái giáo, 
Hồi giáo, Kito giáo, rồi sau này là Tin Lành là kết 
quả của thứ thần ngôn không thể xác minh. Đến 
lượt các nhà khoa học như Copernicus, Kepler, 
Galieo với những quan sát mới và cách tính toán 
mới về vũ trụ đã đảo lộn hoàn toàn về một cấu 
trúc bầu trời vĩnh hằng trong thiên văn học cổ 
Hy Lạp và Thiên Chúa giáo, nhưng chính những 
nhà khoa học này cũng hoảng sợ vì va chạm với 
đức tin truyền thống mà buộc phải từ bỏ kết quả 
nghiên cứu của mình.



8

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

Phong trào Phục hưng thế kỷ 13 - 15 là 
một cuộc cách mạng làm thay đổi nhãn quan thế 
giới, nhưng cũng là cuộc thỏa hiệp với đức tin 
truyền thống. Nghệ thuật Phục hưng rốt cuộc là 
một cuộc giải huyền thoại theo nghĩa đem cuộc 
sống trần thế minh họa cho thế giới trên trời.

“Chúa đã thành người để chúng ta thành 
Chúa” được khởi đi từ thánh Paul và John rồi 
triển khai thành luận đề triết học trong nhà thần 
học Athanasius thế kỷ thứ 4 đã chi phối sâu sắc 
tư tưởng cả thời Trung đại đến Phục hưng, đặt 
toàn bộ quan sát và thực nghiệm khoa học vào 
trong phạm vi của đạo đức học, nguyên mẫu 
khởi đi từ lời của Chúa. Mỗi quan sát, phát hiện 
nằm ngoài phạm vi đạo đức đều thành vô đạo 
đức. 20, tr.122

Ngay cả đến phong trào Khai sáng thế kỷ 
17, 18 cũng vẫn còn nấp bóng Logos, mặc dù 
đây là cuộc cách mạng Copernicus lần hai với 
tư tưởng đề cao lý tính của con người. Mặc dù 
Descartes và sau đó là Kant xem các hình thái 
nguyên thủy chỉ là một thứ trật tự lý tưởng áp 
đặt lên cuộc sống tự do của con người, nhưng rốt 
cuộc, Descartes và nhiều triết gia, nhà khoa học 
đương thời không dám từ bỏ Thượng đế, chỉ xem 
Thượng đế như một thách thức trí tuệ con người. 
Chỉ đến khi Newton chứng minh vũ trụ là cơ 
học, Darwin chứng minh con người là sản phẩm 
tiến hóa tự nhiên, khoa học mới thoát dần khỏi 
cái bóng của Logos, tức siêu hình học cổ điển.

Tất nhiên, sự nỗ lực thoát khỏi Logos và 
cái bóng của siêu hình học vẫn không đảm bảo 
về một sự giải thoát có tính khai phóng. Các nhà 
Khai sáng vẫn giữ niềm tin, rằng lý tính của con 
người là bản sao của lý tính Thượng đế, có thể 
hiểu được Thượng đế. Theo A.Einstein, khoa 
học nhân loại đến Newton vẫn là huyền thoại, 
bởi thứ giải huyền thoại ấy vẫn là tạo ra huyền 
thoại mới, huyền thoại về con người đè lấp lên 
huyền thoại cũ, huyền thoại về các thánh thần.

Dẫu sao, trào lưu Khai sáng đã mở toang 
cánh cửa cho nhân loại bước vào những cuộc 
cách mạng tiếp theo trong cuối thế kỷ 19, đầu thế 
kỷ 20. Khái niệm hiện đại chủ nghĩa gắn liền với 

những phát minh và sáng tạo cá nhân để thoát 
khỏi cuộc truy tìm những hình thái nguyên mẫu 
của huyền thoại và siêu hình học.

2.2. Thuyết nhân hình hóa và những tư tưởng 
khai phóng

Thuyết nhân hình hóa (Anthropomorphisme) 
được chính thức khởi xướng từ triết gia Hume. 
Thuyết này vốn có gốc từ sự hoài nghi thời cổ đại 
thông qua những trang viết châm biếm còn sót 
lại của Xenophanes: “Thần thánh là biểu tượng 
của con người, vì vậy con người như thế nào thì 
thần thánh cũng như thế ấy, có quần áo, có ngôn 
ngữ, có thân thể.  Người Ethiopia khẳng định 
rằng các vị thần của họ có mũi hếch và đen đúa 
như họ. Người Phrácxi lại cho rằng vị thần của 
họ có mắt xanh và tóc quăn giống họ... Nếu như 
con bò, con ngựa giống như con người, chúng có 
thể vẽ bằng tay, chúng biết vẽ và làm ra các tác 
phẩm nghệ thuật thì ngựa sẽ vẽ thần thánh của 
ngựa giống con ngựa, thần thánh của bò sẽ giống 
như bò, và chúng ta sẽ vẽ thân thể thần thánh của 
chúng giống hình hài của bản thân chúng.” 14, tr.12

Tư tưởng này được Hume phát triển thành 
chủ nghĩa hoài nghi để chống lại niềm tin tôn 
giáo. Rõ ràng, con người đã lấy mình làm tiêu 
chuẩn để tưởng tượng ra Thượng đế và thánh 
thần. Đó là lý do Thượng đế và thánh thần có 
nhân hình và tính cách giống con người. Điều 
này Shakespeare của thời đại Phục Hưng đã từng 
minh triết qua hình mẫu Ophelia trong vở bi kịch 
nổi tiếng Hamlet: “Con người là kiểu mẫu của 
muôn loài, vẻ đẹp của thế gian”.

Hóa ra luận đề bất khả cãi của Phúc âm 
diễn giải lại Cựu ước lẫn Tân ước: “Chúa đã 
thành người để chúng ta thành Chúa” là một 
cách nói ngược. Không phải Chúa làm ra con 
người theo mẫu của Ngài mà chỉ có con người 
mới là Chúa của muôn loài.

Thuyết nhân hình hóa khởi động cho việc 
hạ bệ Thượng đế và thánh thần để khai phóng 
cho chủ nghĩa vô thần. 

Hiện tượng luận Heideger chỉ ra, tồn tại 
người là nền tảng, là nguồn gốc của toàn bộ hiện 
hữu. Tồn tại chính là cái định đoạt sự vật như là 



QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

9Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16

sự vật, là cái trên cơ sở đó sự vật đã được hiểu. 
Các bản Phúc âm khác nhau đã chứng tỏ có vô số 
cách diễn giải về Kinh Thánh, cho nên không có 
sự mặc khải nào của Thiên Chúa mà tất cả đều là 
lời của con người nhân danh Thiên Chúa. 9, tr.347-355 

Chủ nghĩa hiện sinh ra đời, từ hữu thần 
luận của Kierkegaard đến vô thần luận của 
Nietzsche, Sartre…, đã nỗ lực giải các huyền 
thoại từng thống trị lòng tin của con người qua 
nhiều thời đại để đặt con người vào trung tâm 
của cả hai mặt: con người tầm thường, vô vị, nô 
lệ quyền lực một cách phi lý, và con người siêu 
việt vượt qua luân lý thế tục để vươn đến thánh 
thần (Kierkegaard) hoặc vượt lên trên cả thánh 
thần bằng ý chí của nó (Nietzsche, Sartre). 

Nietzsche tuyên bố Thượng đế chết. Cùng 
với những người tuyên bố chống Thượng đế siêu 
hình, Marx từng dứt khoát về vai trò của chủ thể 
người, không chỉ nhân hình hóa Thượng đế mà 
còn nhân cách hóa các thánh thần. “Thần chỉ là 
sự phản ánh ít nhiều mập mờ và bị bóp méo của 
bản thân con người”. Tôn giáo là sản phẩm của 
đạo đức, nhưng “đạo đức bao giờ cũng là một 
thứ đạo đức có tính giai cấp”, tức đạo đức là một 
kiến tạo xã hội trong lịch sử của xã hội có giai 
cấp, cho nên không có một nguyên mẫu ban đầu 
hay đạo đức bất biến, và vì thế, không có lý do gì 
đạo đức ràng buộc mọi khám phá, sáng tạo của 
con người. 16, tr.324 Marx là nhà khai phóng triệt để 
khi xem tôn giáo là thứ huyền thoại đã bị khuôn 
mẫu hóa từ sự thống trị độc tài và dứt khoát kết 
luận: “Tôn giáo là tiếng thở dài của chúng sinh 
bị áp bức, là trái tim của thế giới không có trái 
tim, cũng giống như nó là tinh thần của những 
trật tự không có tinh thần.  Tôn giáo là thuốc 
phiện của nhân dân.” 16, tr.349 Chủ nghĩa duy vật 
biện chứng là cuộc giải huyền thoại triệt để, 
không khoan nhượng với hữu thần luận và siêu 
hình học truyền thống.

Logos hay thần ngôn từ đây mất thiêng 
và thay thế bằng những kiến giải khoa học thực 
chứng. Thế giới hiện đại là thế giới được hiểu 
bằng quan sát và thực chứng khoa học chứ không 
phải là những niềm tin vào bản thể siêu hình.

2.3. Phân tâm học và giấc mơ về các vị thần

Phân tâm học (Psychoanalysis) là một 
cuộc cách mạng Copernicus thứ ba đánh dấu sự 
tan rã toàn diện hệ thống cố kết của huyền thoại 
và thần ngôn. Bằng thăm dò vào giấc mơ, xem 
xét Vật tổ và cấm kỵ trong cuộc sống thổ dân, đối 
chiếu với huyền thoại, S. Freud xem huyền thoại 
là giấc mơ trần gian của nhân loại ở tuổi thiếu 
niên và nghệ thuật là sản phẩm của những triệu 
chứng tâm lý. Luận đề này được minh chứng 
trong hầu hết các trước tác phân tâm học văn hóa 
của ông.

Giải huyền thoại theo khuynh hướng phân 
tâm học bắt đầu từ sự thăm dò giấc mơ (gồm cả 
mơ ngủ, night dream, và mơ thức, day dream), 
chứng lý về sự tồn tại của vô thức. Giấc mơ của 
trẻ em tương đối sáng rõ do bản năng tự nhiên bị 
chấn thương bởi những cấm kỵ ban đầu, cụ thể là 
cấm quan hệ xác thịt với mẹ hay còn gọi là loạn 
luân. Giấc mơ của người lớn bị phân mảnh và 
hỗn độn bởi hàng rào dày đặc các cấm kỵ và trở 
thành một triệu chứng tâm lý. Bản chất của giấc 
mơ là nhu cầu giải phóng năng lượng tính dục 
(libido). Cấm kỵ kiểm duyệt giấc mơ làm cho 
dục năng dịch chuyển thành những hình ảnh kỳ 
ảo, Freud gọi đó là những biểu trưng. 

Sự phát hiện vô thức điều hành cuộc sống 
con người có ý nghĩa đập vỡ huyền thoại về các 
thánh thần cổ sơ lẫn huyền thoại về lý tính con 
người do các nhà Khai sáng chủ trương.

Huyền thoại là sản phẩm của vô thức. Phức 
cảm Oedipus hay mặc cảm về sự loạn luân thấm 
đẫm trong tất cả mọi huyền thoại và từ đó có thể 
tìm kiếm sự thực ẩn bên dưới các biểu trưng của 
huyền thoại. Phân tâm học chỉ ra, người cha là 
quyền lực đầu tiên, cũng là hiện thân của cấm kỵ, 
cội nguồn của mặc cảm loạn luân trong vô thức 
của những đứa con trai khi rời khỏi quan hệ xác 
thịt với mẹ mình. Tục cấm hôn nhân cùng huyết 
thống (những đứa con trai với mẹ trong các bộ 
tộc mẫu hệ) đã dịch chuyển hình ảnh người cha 
nguyên thủy thành các Vật tổ và Totem giáo ra 
đời. Trong nghi thức Totem giáo ở các bộ tộc 
nguyên thủy đã chứa đựng đầy đủ phức cảm 



10

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

Oedipus: người cha vừa được tôn kính như một 
đại diện cho quyền lực (cái Thiêng), vừa bị thù 
địch và ruồng bỏ như một tranh chấp quan hệ xác 
thịt (cái Tục). Tôn giáo độc thần ra đời khi mặt 
thứ hai bị cấm triệt để. Sự cấm dục đã tiêu hủy 
cái Tục chỉ để còn lại cái Thiêng và Thượng đế 
của trần gian dịch chuyển thành Thượng đế của 
Thiên đình:

“Buộc phải thừa nhận một cách đúng đắn 
khó mà hơn được rằng, đối tượng của việc cúng 
tế bao giờ cũng chính là một cái gì đó được suy 
tôn thành Chúa, tức là người cha. Vấn đề tương 
quan giữa tế phẩm là nhân mạng giờ đây đã tìm 
được lời giải. Tế phẩm súc vật nguyên thủy là 
sự thay thế cho tế phẩm nhân mạng, cho lễ hội 
giết cha, và khi vật thay thế người cha đón nhận 
trở lại cái thân xác con người của nó thì tế phẩm 
súc vật cũng tự thân biến hóa vào tế phẩm nhân 
mạng ấy”. 11, tr.241

“Trong Huyền thoại Cơ đốc giáo thì, 
không còn nghi ngờ gì nữa, tội tổ tông của con 
người là tội chống lại đức Chúa cha. Khi Christus 
giải thoát con người khỏi gánh nặng tội lỗi bằng 
cách hiến dâng sự sống của bản thân, thì Người 
đã đẩy chúng ta đến kết cục là tội lỗi ấy chính là 
vụ giết người”. 11, tr.244

C. Jung vượt xa Freud khi đặt vấn đề về 
vô thức tập thể và cổ mẫu. Vô thức tập thể là 
sản phẩm đặc thù của các cấm kỵ xã hội. Một 
nhóm người, một cộng đồng chịu áp lực chung 
của những cấm kỵ, tất yếu sinh ra trạng thái vô 
thức giống nhau. Và như vậy, các biểu trưng mà 
Freud nói chỉ đúng nghĩa biểu trưng khi hình ảnh 
của giấc mơ là tài sản văn hóa chung của cả cộng 
đồng. Jung gọi đó là các cổ mẫu hay nguyên mẫu 
(Archetypes). 

“Nhưng rõ ràng là đã có một hình ảnh đích 
thực và hết sức nguyên thủy về Thượng đế, nó 
đã phát triển trong cái vô thức của con người 
hiện đại và gây ra một hiệu lực sống động khiến 
phải suy nghĩ nhiều về mặt lịch sử các tôn giáo. 
Trong hình ảnh ấy, chẳng thấy có gì “cá nhân” 
cả: đó là một hình ảnh hoàn toàn tập thể mà sự 
tồn tại của nó về mặt tộc người đã được biết đến 
từ lâu” 12, tr.114

“Thượng đế và các thánh thần, theo Jung 
là những cổ mẫu, vì nó có tính nhân loại sâu sắc. 
Vẫn xem Thượng đế là người cha nguyên thủy 
như Freud, nhưng Jung không xem trong đó chỉ 
có phức cảm Oedipus, mà nhìn từ góc độ quyền 
lực, đó còn là người cha độc đoán chuyên quyền 
với mặc cảm bị lật đổ. Huyền thoại về đại hồng 
thủy với con tàu Noah vừa chứng minh sự độc 
đoán chuyên quyền đó và sáng thế là một thỏa 
ước giữa Thượng đế với con người, tức giữa cha 
và con: “Thượng đế không còn là một sự thống 
trị tuyệt đối có thể hành động tùy thích mà bị 
ràng buộc bởi một hiến pháp cả Thượng đế lẫn 
con người phải tuân theo; Ngài bị ràng buộc bởi 
một nguyên tắc mà Ngài không thể vi phạm, 
nguyên tắc tôn trọng sự sống”.12, tr.209

Dựa vào ý kiến của Jung, G. Bachelard 
tường minh cơ chế hình thành cổ mẫu như là 
một hiện tượng tâm lý, từ các nguyên tố vật chất 
nguyên thủy như Lửa, Đất, Nước, Không khí 
chuyển hóa thành năng lượng tinh thần và trở 
thành các biểu tượng văn hóa. Mỗi cộng đồng, 
dân tộc lựa chọn một nguyên tố nguyên thủy để 
giải thích cho cội nguồn của mình. Phương Tây 
với đời sống du mục, tâm thức của họ gắn liền 
với Lửa. Phương Đông với đời sống sông nước, 
tâm thức của họ gắn liền với Nước, rồi Đất… 
Các cổ mẫu mang vẻ đẹp thần thánh và chứa 
đựng đầy đủ các phức cảm của con người; trong 
nghĩa là cội nguồn, các cổ mẫu vừa là sinh sôi 
vừa là hủy diệt, vừa tôn kính vừa gieo rắc sự sợ 
hãi. Cổ mẫu tồn tại xa hơn cả Totem và chính 
cổ mẫu hình thành nên các Huyền thoại sơ khai: 
huyền thoại về Thần Lửa, huyền thoại về Thần 
Đất, Thần Nước, huyền thoại về Ông Trời và các 
vì tinh tú. Cổ mẫu cũng là nơi sinh ra tôn giáo 
đa thần trước khi có sự độc tôn của Thượng đế.

Sự khác biệt giữa đa thần giáo và độc thần 
giáo nằm ở chỗ: đa thần giáo nguyên thủy chứa 
đầy dục năng của cuộc sống trần thế, còn độc 
thần giáo hướng đến cấm dục và diệt dục.

G. Bachelard khẳng định chướng ngại 
lớn nhất để con người đi đến tinh thần khoa học 
khách quan hoàn toàn là do huyền thoại. Huyền 
thoại và siêu hình học đã tạo ra một thứ đức tin 



11

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16

đến mức khó có thể hóa giải: “Chúng ta thấy đó, 
chính con người trong cái toàn thể của nó - với 
gánh nặng của tổ tiên và vô thức, với tất cả tuổi 
trẻ hồ đồ và tùy tiện - là cần được xem xét kỹ, 
nếu chúng ta muốn đo lường tầm cỡ của những 
chướng ngại chống lại sự hiểu biết khách quan, 
sự hiểu biết bình thản. Tiếc thay! Nhà giáo chẳng 
làm gì để đem lại sự bình thản ấy! Do đó họ 
không hướng dẫn học trò đến hiểu biết sự vật. 
Họ đánh giá nhiều hơn dạy bảo! Họ không làm 
gì để chữa khỏi mối lo ngại xâm chiếm mọi đầu 
óc khi đứng trước sự cần thiết phải chỉnh lý chính 
tư tưởng của mình, để thoát khỏi chính mình mà 
tìm đến sự thực khách quan.” 2, tr.377

Phân tâm học dọn đường cho trào lưu giải 
huyền thoại trong nghĩa sâu sắc nhất của thực 
chứng khoa học, chấm dứt thời đại mặc khải của 
huyền thoại và thần ngôn.

2.4. Cấu trúc luận và sự giải mã huyền thoại

Cấu trúc luận (Structuralism) là trào lưu 
ảnh hưởng mạnh nhất thế kỷ 20. Nó không mang 
nghĩa giải huyền thoại mà là giải mã huyền thoại. 
Các huyền thoại được xem là những mã (codes) 
bao gồm ký hiệu và biểu trưng cần được giải mã 
theo nguyên lý ký hiệu học.

Các nhà cấu trúc luận xác định, xã hội thời 
kỳ thị tộc là một tổ chức toàn trị. Huyền thoại 
thống trị tinh thần xã hội thị tộc bởi bản thân 
huyền thoại có tính tự trị. Tính chất toàn trị bộc 
lộ rõ khi hệ thống xã hội được phân thứ bậc cao/ 
thấp, trung tâm/ ngoại biên, thống trị/ lệ thuộc. 
“Phân loại là một hệ thống các bộ phận được sắp 
xếp đặt theo một trật tự có thứ bậc. Có những 
thành phần thống trị và các thành phần lệ thuộc 
thành phần thống trị; các loài và đặc tính riêng 
của chúng phụ thuộc vào các lớp và những thuộc 
tính tạo thành đặc điểm của chúng”. 13, tr.134

Durkheim cũng như các nhà cấu trúc luận, 
sau khi gạt bỏ thứ quyền lực nguyên thủy của 
bản năng dục vọng như một nhân tố trung tâm 
của Phân tâm học, đã khẳng định chính hệ thống 
có tôn ti này đã tạo ra sức mạnh tập trung về một 
mối và giúp cho xã hội ổn định bền vững. Do bất 

chấp chiều lịch đại về những chuyển biến của 
xã hội, cho nên các nhà cấu trúc xã hội học đã 
không thấy được những mâu thuẫn nảy sinh liên 
tục và cấu trúc xã hội luôn mong manh, bất ổn. 
Họ không thừa nhận các xung đột nảy sinh là do 
sự nổi loạn của bản năng theo chủ nghĩa Freud 
hay do mâu thuẫn đối kháng về quyền lợi giai 
cấp theo chủ nghĩa Marx mà là do đối lập về tư 
tưởng xã hội. Sự đối lập ấy thể hiện ngay trong 
cấu trúc của chúng chứ không phải một lí do nào 
khác. Chẳng hạn, do các đối lập nhị nguyên từ 
chính trong Totem giáo mà sinh ra các tranh chấp 
giữa các bộ tộc. “Khi quy giản mọi vật thành hai 
loại thì hai loại ấy hầu như tất yếu được coi là 
các phản đề: trước hết, người ta coi chúng như là 
phương tiện để tách biệt các sự vật có mâu thuẫn 
nổi bật nhất. Họ đặt cái này ở bên phải thì cái 
kia ở bên trái…”. “Rõ ràng, điều này giải thích 
tại sao hai bào tộc thường được coi là những đối 
địch lẫn nhau một cách hết sức tự nhiên. Người 
ta nói rằng giữa chúng có một thế đối kháng, và 
thậm chí là gây hấn, có tổ chức. Sự đối lập sự 
vật mở rộng thành sự đối lập giữa con người, 
mâu thuẫn logic trở thành một dạng xung đột xã 
hội.” 13, tr.132

Cấu trúc luận dựa trên thành tựu của 
nhân chủng học và ký hiệu học. Thay vì mô tả 
huyền thoại và tôn giáo thông qua các nghi lễ, 
tập tục của đời sống nguyên thủy, Levy-Strauss 
xem huyền thoại, tôn giáo là những cấu trúc. Tất 
nhiên, khác với ngôn ngữ học của F. Saussure, 
cấu trúc của huyền thoại theo quan niệm của 
Levy-Strauss là cấu trúc vô thức, và tất nhiên, 
khác với vô thức gồm những ham muốn dồn nén 
của Freud, mà đó chỉ là “vô thức nhận thức”, ông 
gọi là “tư duy hoang dại”, “phi thời gian”. Giống 
như các nhà ký hiệu học, Levy-Strauss xác định, 
không có gì tồn tại ngoài ký hiệu, biểu trưng. 
Bản chất của ký hiệu, biểu trưng là hệ thống toàn 
trị với hai mặt: cái biểu đạt/ cái được biểu đạt 
và kết thành chuỗi các biểu đạt, và ý nghĩa nảy 
sinh từ sự tương tác bên trong của nó. Hệ luận, 
Thượng đế hay thế giới thần linh đều là những 
ký hiệu, biểu trưng để biểu đạt một ý niệm nào 
đó về thế giới. Kể cả các nghi thức trong Totem 



12

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

giáo và tôn giáo hiện đại đều là trò chơi của ký 
hiệu, người ta dùng nó như một cách tư duy xác 
lập trật tự thế giới, dù đó là tư duy hoang dại. 
Nghi lễ tế Vật tổ hay thần thánh phản ánh sâu sắc 
tính chất tôn ti của đời sống xã hội. Đến mức quà 
tặng (bao gồm hiện vật và cả con người), theo 
phân tích của Marcell Mauss (1872 - 1950) trong 
sách Quà tặng (The Gift) (1925), cũng là một 
dạng ký hiệu, biểu trưng giống như vật thay thế 
các giá trị trao đổi trong đời sống hiện đại. 13, tr.141

“Trong các hệ thống như thế, mỗi thị tộc 
thường có một totem chính, và rất nhiều totem 
thứ hai hay thứ ba, được sắp xếp theo thứ tự quan 
trọng giảm dần. Có thể nói là tất cả các sinh vật, 
đồ vật và hiện tượng tự nhiên đều bao gồm trong 
một hệ thống thực sự. Cấu trúc của vũ trụ tái tạo 
cấu trúc xã hội” 15, tr.153

Chúng ta ở góc nhìn của thế giới văn minh 
đã bị rơi vào nhầm tưởng, rằng tôn giáo, huyền 
thoại là mê tín dị đoan, trong khi ở tư duy nguyên 
thủy, tôn giáo, huyền thoại là một định chế xã 
hội, nhờ nó xã hội có trật tự tôn ti và vận hành. 
Kết luận cuối cùng là không có sự phân biệt giữa 
hoang dã và văn minh. Sự nhận thức sai lạc về 
tôn giáo, huyền thoại chẳng qua là do đầu óc 
hoang tưởng và sự kì thị, phân biệt chủng tộc.

Thực chất, Cấu trúc luận là một cuộc 
chuyển hóa thần ngôn sang nhân ngôn. Con 
người đã mặc khải thế giới bằng trật tự thông 
qua trò chơi của Totem và tín ngưỡng. Vì xem 
tôn giáo, huyền thoại là hệ thống bền vững và 
cố kết của các ký hiệu, biểu trưng, cho nên Cấu 
trúc luận chỉ giải huyền thoại ở cấp độ xóa đi đức 
tin đồng bóng của con người, và sâu sắc hơn, nó 
quyết liệt chống kỳ thị tôn giáo, chủng tộc.

2.5. Giải cấu trúc và trò chơi hủy - tạo huyền 
thoại

Giải cấu trúc (Deconstruction) ra đời từ 
nửa sau thế kỷ 20 và trở thành trào lưu triết học, 
nghiên cứu khoa học đương đại.

Sự nối kết Phân tâm học với Cấu trúc 
luận của J. Lacan đã đập vỡ hệ thống cố kết, bền 

vững của Cấu trúc luận buộc Cấu trúc luận phải 
tiếp tục công việc của nó thành Hậu cấu trúc 
luận (Poststructuralism) và tất yếu ra đời Giải 
cấu trúc.

Lacan thừa nhận bao viền xung quanh thế 
giới chúng ta là các ký hiệu, biểu trưng. Bản chất 
của ký hiệu, biểu trưng là tính đại diện, thay thế 
cho sự thực. Thượng đế hay thần thánh đều là 
các ký hiệu, biểu trưng thay thế cho sự thực cuộc 
sống của con người. Không có sự mặc khải nào, 
dù là của thánh thần hay của lý tính con người, 
bởi ký hiệu, biểu trưng là một hiện tượng tâm 
lý phức tạp. Lacan chỉ rõ tính chất ba mặt của 
ký hiệu thành vòng xoắn kép Borromean: Cái 
Thực (The Real), Hình ảnh (The Imaginary) và 
Biểu trưng (Symbolic). Ông gọi đó là “Chúa Ba 
ngôi vô đạo”. Ba nhân tố này tồn tại như một 
cấu trúc tinh thần nhân loại. Do Cái Thực rắc 
rối, phức tạp và đặc biệt do bị cấm kỵ, Cái Thực 
chỉ có thể hình dung qua Hình ảnh của tưởng 
tượng hay giấc mơ và sau nhiều lần bị biên tập, 
cắt xén, nó kết tinh lại thành ký hiệu và mỗi ký 
hiệu đều mang tính chất Biểu trưng. Biểu trưng 
điều hành trật tự cuộc sống con người như một 
thứ quyền lực. Huyền thoại sử dụng Thượng đế 
và thần thánh như một biểu trưng cho quyền lực 
nguyên thủy, bao hàm sức mạnh tự nhiên và sức 
mạnh chinh phục của chính con người.

Sử dụng khái niệm trượt (glissement –  
tiếng Pháp) trên trục dọc của chuỗi biểu đạt, 
Lacan xem huyền thoại cũng như mọi trò chơi 
của ngôn ngữ thực chất là trò chơi của quyền lực. 
Chúng ta thường xuyên bị đánh lừa khi nghĩa luôn 
vận động về phía trước, do Cái Thực bị cấm kỵ và 
Hình ảnh của tưởng tượng bị méo mó lệch lạc.

“Do chỉ trong lĩnh vực này nghĩa mới phát 
sinh, cho nên sự phụ thuộc của Biểu tượng vào 
chức năng hoán dụ của quan hệ cái biểu đạt thực 
sự trở thành tâm điểm đầu tiên về mối quan tâm 
của Lacan với ngôn ngữ. Ông nhấn mạnh sự trì 
hoãn (deferral) về nghĩa của hoán dụ mà nó được 
tổ chức trong trò chơi liên tục của những cái biểu 
đạt, liên quan đến sự vận động sẵn sàng của chuỗi 
những cái biểu đạt trên khắp những cái được biểu 



13

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16

đạt như là glissement – sự trượt. Thứ bậc của sự 
vận động này dọc theo chuỗi biểu đạt như một 
sự trượt làm nổi bật lối viết lại của Lacan về 
Saussure: quan hệ giữa cái biểu đạt và cái được 
biểu đạt từ trạng thái cố định (dù là võ đoán) 
chuyển thành bất định một cách sâu sắc.” 7, tr.114

Tư tưởng này được M. Foucault kế thừa 
và phát triển thành học thuyết quyền lực và học 
thuyết về chứng điên của nền văn minh. Kiến tạo 
quyền lực là một trò chơi của kẻ mạnh, trong đó 
huyền thoại là diễn ngôn quyền lực có sức mạnh 
lâu bền nhất trong lịch sử vì nó đứng cao hơn 
cả quyền lực thế tục. Mọi cuộc nổi loạn chống 
lại quyền lực đều bị xem là chứng điên, trong 
khi chính bản thân quyền lực mới đích thị là 
hoang tưởng. Sự lạm dụng quyền lực để trấn áp 
cá nhân nổi loạn tất yếu dẫn đến sự tan rã quyền 
lực. Cho nên không có quyền lực tất định mà 
luôn dịch chuyển và thay thế. “Quyền lực là thứ 
mong manh, nếu chức năng duy nhất của nó là 
trấn áp”. 10, tr.208

M. Bakhtin và những nhà ký hiệu học 
trường phái Tartu xem huyền thoại là diễn ngôn 
quyền lực trong cuộc đối thoại vô tận với diễn 
ngôn khác: diễn ngôn dân chủ. Bề ngoài tưởng 
huyền thoại độc chiếm vai trò điều khiển trật tự 
xã hội, nhưng bên trong luôn diễn ra sự phản 
kháng của đám đông bình dân. Đó là lý do vì sao 
nhân loại vừa sử dụng anh hùng ca trang nghiêm 
lại vừa sáng tạo hý ngôn trào lộng để cười cợt, 
giễu nhại sự trang nghiêm. Ngay trong lễ hội đã 
xuất hiện cả hai mặt đối lập: lễ và hội để tạo 
ra thế đối kháng giữa thánh thần và cuộc sống 
trần tục. Carnaval là một điển hình.4 Điều này 
Bakhtin hoàn toàn kế thừa từ tư tưởng của Marx, 
rằng các vị thần đã từng bị đánh tử thương một 
lần trong bi kịch và bị tử thương lần hai trong các 
hài kịch. Hài kịch hạ bệ quyền lực để vươn đến 
tự do, dân chủ và khai phóng.

Bakhtin không xem huyền thoại và sử thi 
là tư duy ngây thơ, ấu trĩ, thậm chí còn xem nó 
là sản phẩm được kiến tạo bền vững, toàn bích, 
trong nghĩa là trò chơi hoàn hảo của quyền lực. 
“Tính toàn bích, tính nhất quán và tính nghệ 

thuật hoàn toàn không ngây thơ ở thể loại này 
nói lên sự cao tuổi, cái quá khứ lâu đời của nó”. 
Tất nhiên, chính tính bền vững, tính toàn bích về 
một quá khứ đã hoàn thành ấy, nó “xơ cứng” và 
“gần như đã chết rồi”. 3, tr.37

Trong khi tiểu thuyết, và rộng hơn là các 
thể loại trào tiếu, là tiếng nói đa thanh. Tiếng nói 
đa thanh tồn tại trong văn hóa hội hè, dân chủ, 
đối lập với các nghi thức tế lễ trang nghiêm độc 
tôn quyền lực. Không có xã hội nào hoàn toàn 
trong suốt, thuần nhất một tiếng nói. Sự xếp đặt 
một trật tự văn hóa, xã hội nào đó luôn tạm thời, 
có thể nó ổn định đến cả nghìn năm, như văn hóa 
xã hội phong kiến, vẫn luôn xuất hiện tiếng nói 
phản kháng. Cũng như lực li tâm là cái tạo ra sự 
cân bằng cho lực hướng tâm. Theo Bakhtin, đa 
thanh là tất yếu trong mọi loại hình văn hóa xã 
hội, nó không tồn tại ở dạng này cũng dạng khác.

Giải cấu trúc đánh dấu bằng các thực 
hành của nhà ký hiệu học R. Barthes. R. Barthes 
phát hiện huyền thoại không đơn giản chỉ là câu 
chuyện về thế giới thần linh trong tư duy nguyên 
thủy của con người. Huyền thoại luôn tồn tại 
phổ quát trong đời sống. Ở đâu có quyền lực, ở 
đó có huyền thoại, bởi chính huyền thoại củng 
cố quyền lực thông qua đức tin của đại chúng. 
Huyền thoại là sản phẩm của quyền lực nhưng nó 
đã “thoát danh” khỏi quyền lực để trở thành đại 
chúng mà các nhà Folklore bị mắc lừa và từng 
xem là sản phẩm của dân gian. Để chứng minh 
điều này, Barthes đã giải kiến tạo các ký hiệu 
trong đời sống thường ngày. Từ sự thật đi đến 
sự hình thành ký hiệu là một quá trình kiến tạo. 
Chính ký hiệu đã đè lên sự thật, lấp kín và tiêu 
hủy sự thật, và trong trò chơi đó, nó đánh lừa con 
người về một thứ ý nghĩa nằm ngoài sự thật. Một 
ví dụ lặp lại trong trước tác của Barthes là cái ký 
hiệu anh lính da đen đứng nghiêm trang chào lá 
cờ Đại Pháp. Cái ký hiệu đã thành biểu trưng này 
che giấu một quá trình kiến tạo. Rằng cuộc chinh 
phục của người Pháp đối với các dân tộc da màu 
là chiến tranh bạo lực, kể cả sự kỳ thị chủng tộc. 
Nhưng cái sự thực đó bốc hơi, biến mất bởi vẻ 
đẹp của anh lính da màu đứng trang nghiêm chào 



14

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

lá cờ vinh quang của nước mẹ. Ý nghĩa của kí 
hiệu hay biểu trưng cứ thế được diễn giải theo 
chiều hướng vận động về phía trước với tư cách 
là cái biểu đạt của cái biểu đạt: tinh thần bác ái, 
hòa hợp và khai hóa văn minh. Các huyền thoại 
cổ đại và tôn giáo hiện đại đều thực hiện cùng 
một trò chơi kiến tạo như vậy.5, tr.345-350

J. Derrida thực hành giải cấu trúc từ ký 
hiệu ngôn ngữ đến huyền thoại trong một cuộc 
phản biện gay gắt tất cả những gì thuộc về siêu 
hình học. Dựa vào những thành tựu của Tương 
đối luận A. Einstein trong khoa học vũ trụ và 
thiên văn, J. Derrida làm một cuộc cách mạng 
Copernicus lần thứ tư bằng một cuộc đào xới tận 
gốc bản thể luận. Bản chất của thế giới là phi tâm 
với những khác biệt trong tính đa dạng của nó. 
Khác là lý do của tồn tại và thế giới chỉ có thể 
cân bằng khi các kiến tạo biết hòa điệu những 
khác biệt. Derrida sử dụng tất cả những tri thức 
từng có, từ thuyết nhân hình của trào lưu khai 
phóng đến phân tâm học và cấu trúc luận để phản 
biện, truy vấn rốt ráo mọi vấn đề mà nhân loại đã 
kiến tạo nên cái gọi là lịch sử. Lịch sử không là 
sự thực mà là trò chơi kiến tạo. Sự giải thoát duy 
nhất của thời đại chúng ta là giải ảo để truy tìm 
sự thực và chân lý khoa học.

Cách làm của Derrida là bám vào các văn 
bản đã có để phân tích các loại nghĩa, trong đó 
có những nghĩa nằm ở góc khuất của văn bản, 
thuộc ý thức hoặc vô thức của tác giả, kể cả chú 
thích, đặc biệt quan tâm đến cấu trúc nội tại dẫn 
đến các nghĩa thay thế. Giải cấu trúc xác lập một 
phương pháp luận hiển ngôn về việc soi xét kĩ 
càng, bám riết các mâu thuẫn nhị nguyên trong 
tư duy siêu hình. Derrida nhấn mạnh chiến lược 
giải cấu trúc như là thực hiện tính trung thực và 
táo bạo của phê bình, “khát vọng trở nên trung 
thực đối với các chủ đề và những đức tính táo 
bạo của một suy tưởng”, 8, tr.354 bởi chỉ có tính 
trung thực và táo bạo mới lật mặt được ý đồ của 
những trò chơi giả tạo. 

Giải cấu trúc cho rằng trong bất kỳ văn 
bản nào cũng đều chắc chắn có những điểm mập 
mờ và tính bất khả quyết luôn phản bội bất kỳ 

nghĩa bền vững nào mà một tác giả có thể tìm 
cách để áp đặt vào văn bản của mình. Một thao 
tác hiển minh của giải cấu trúc: lật tẩy trò chơi 
ảo của cái hiện diện và lắp ghép lại các vùng 
mờ, truy tìm các dấu hiệu ban đầu để tìm ra sự 
thực vắng mặt. Một cách khái quát, viết không 
là thứ ký sinh của âm thanh, quá trình viết luôn 
luôn che giấu cái đã bị kìm nén và bao gồm cái 
đã được phơi bày, tức không khu biệt ý thức với 
vô thức, và nói chung luôn tuyệt giao với chính 
những đối lập được cho là duy trì hệ thống. Viết 
nằm trong quy luật trì hoãn (deferral), phát tán 
(dispersion) và đi đến khác biệt (difference). Tất 
cả gói lại trong một từ mới Differance. Truy tìm 
sự thực là công việc của giải cấu trúc, nhưng 
sự thực ban đầu lại bị che lấp bởi tầng tầng lớp 
lớp kiến tạo của thời gian, lịch sử, đó là lý do 
mọi nhận thức luôn bị trượt vào các kiến tạo của 
quyền lực thống trị. Để chống lại sự trượt đó, kết 
quả là giải cấu trúc chấp nhận trò chơi hủy - tạo; 
một là, sự thực có thể được diễn giải theo nhiều 
cách khác nhau; hai là, nó hủy kiến tạo cũ để tạo 
ra cái mới trong chân trời khai phóng của vô số 
những sáng tạo khác biệt.

Giải cấu trúc từ lý thuyết, đúng ra nó 
không là lý thuyết bởi nó mưu toan làm cuộc 
cách mạng hủy các lý thuyết, đã tiến đến thực 
hành giải ảo tất cả các lĩnh vực thuộc về lịch sử: 
chiến tranh và sự hình thành cơ cấu quyển lực, 
vấn đề nam nữ và đồng tính, vấn đề chủng tộc 
và các trung tâm văn hóa,… hiển nhiên trong đó 
có hàng loạt các huyền thoại: huyền thoại về các 
nhân vật anh hùng, huyền thoại về sự thống trị 
của đàn ông, huyền thoại về chủ nghĩa thực dân, 
huyền thoại về ngôn ngữ… Giải cấu trúc huyền 
thoại là một cuộc khai phóng tinh thần, nó giải 
phóng các mặc cảm về thân phận nô lệ và thuộc 
địa, giải phóng mặc cảm phụ nữ và người đồng 
tính để vươn tới tự do, bình đẳng. Mọi sự bắt đầu 
làm lại từ nhận thức, cách mạng dân trí đến lúc 
thay thế cách mạng bạo lực.

3. KẾT VÀ MỞ

Giải huyền thoại không là vấn đề mới, nó 
là khoa học tồn tại song hành với huyền thoại 



15

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(4), 5-16

như một khát khao nhận thức thế giới của loài 
người. Từ hướng vào bản thể siêu hình bên ngoài 
con người đến nhận thức bản thể bên trong con 
người, giải huyền thoại từng bước giải mã lịch 
sử dựa trên kết quả của khoa học, từ siêu hình 
học đến khoa học thực chứng. Kết quả cuối cùng 
của giải huyền thoại là giải ảo để truy tìm sự thật 
và khi truy tìm sự thật trong cõi vô tăm tích của 
lịch sử, nó kiến tạo nên cái mới trong mối quan 
hệ tương tác của những khác biệt. Sự thật là chân 
lý (Marx), nhưng chân lý lại thuộc về kẻ mạnh 
(Foucault) và rất tương đối (Einstein), cho nên 
kết cục huyền thoại vẫn tồn tại, ngay trong khoa 
học. “Tôn giáo không có khoa học là tôn giáo 
mù quáng. Khoa học không có tôn giáo là khoa 
học què quặt” (Einstein). Vẫn phải tồn tại đức 
tin vào Thượng đế để khoa học truy tìm sự thực 
và xác định sự tồn tại của chủ thể người.  Với tư 
cách là chủ thể, con người dần thoát khỏi bóng 
ma của quyền lực và ách nô dịch, từ sợ hãi đi 
đến tự tin, từ đó phát huy vai trò tự chủ, sáng tạo 
của cá nhân, biến cái “tinh thần của thứ trật tự 
không có tinh thần” thành sự phong phú đa dạng 
về tinh thần.

Dù muốn hay không con người vẫn phải 
vượt lên trên tự nhiên để tồn tại với tư cách là 
sản phẩm xã hội. Nhưng con người không là thần 
thánh để tìm về với thần thánh. Nó kiến tạo xã 
hội ngay trên mặt đất này bằng những sáng tạo 
liên tục. Vẫn là “trật tự và cao cả” được xác lập 
từ thời cổ đại Hy Lạp, nhưng không phải là thứ 
trật tự của tôn ti. Đó chỉ có thể là trật tự của sự tự 
do và bình đẳng thông qua sự tương tác và hòa 
điệu những khác biệt.

Giải huyền thoại có thể xem là một lý 
thuyết đa lý thuyết, cần được hệ thống hóa trong 
từng mảnh vụn của nó. Và hơn hết, kết quả của 
giải huyền thoại là thực hành. Từ tri thức về giải 
huyền thoại, có thể tiếp tục thực hành trên các 
bình diện đã được đặt ra như sau: 1) Giải huyền 
thoại về quyền lực siêu nhiên: Các thánh thần 
và Thượng đế, 2) Giải huyền thoại về các quyền 
lực thế tục: Nhà vua và Giáo hội, 3) Giải Huyền 
thoại về cội nguồn của loài người, 3) Giải huyền 

thoại về sự thống trị của đàn ông, 4) Giải huyền 
thoại về nghệ thuật, 5) Giải huyền thoại về nguồn 
gốc và sự phát triển của ngôn ngữ.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

1.	 Aristotle. Chính trị luận, (Nông Duy Trường 
dịch), Nxb Thế giới, 2013.

2.	 Bachelard, G. Sự thình thành tinh thần khoa học 
khách quan, (Hà Dương Tuấn dịch), Nxb Tri 
thức, 2009.

3.	 Bakhtin, M. Lý luận và thi pháp tiểu thuyết, 
(Phạm Vĩnh Cư dịch) Trường viết văn Nguyễn 
Du, 1992.

4.	 Bakhtin, M. Sáng tác của Francois Rabelais và 
nền văn hóa dân gian Trung cổ và Phục hưng, 
(Từ Thị Loan dịch), Nxb Khoa học xã hội, 2006.

5.	 Barthes, R.  Những huyền thoại, (Phùng Văn Tửu 
dịch), Nxb Tri thức, 2008.

6.	 Jowett, B. & Knight, M. J. Plato chuyên khảo, 
(Lưu Văn Hy dịch), Nxb Văn hóa thông tin, 
2008. 

7.	 Bowie, M. Lacan, Cambridge, MA:  Harvard 
University Press, 1991.

8.	 Derrida, J. Writing and Difference, trans. Bass, 
Chicago: University of Chicago Press 11, 1967.

9.	 Trần Thái Đỉnh. Triết học hiện sinh, Nxb Văn học, 
2005.

10.	 Foucault, M. “The Subject and Power” in Beyond 
Structuralism and Hermeneuti, University of 
Chicago, 1982.

11.	 Freud, S. Nguồn gốc của văn hóa và tôn giáo 
(Vật tổ và cấm kỵ), (Lương Văn Kế dịch), Nxb 
Đại học Quốc gia Hà Nội, 2001.

12.	 Freud, S., Jung, C. G., Bachelard, G., Tucci, G., 
Dundes, V. Phân tâm học và văn hóa nghệ thuật, 
(Đoàn Văn Chúc, Trí Hải… dịch), Nxb Văn hóa 
Thông tin, 2000.

13.	 McGree, R. J., Warms, R. L. Lí thuyết nhân loại 
học, giới thiệu lịch sử, (Lê Sơn Phương Ngọc, 
Nguyễn Hoàng Trung… dịch), Nxb Từ điển 
bách khoa, 2010.  



16

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(4), 5-16

14.	 Charles H. Khan “Xenophanes” Who’s Who in 
the Classical World. Ed. Simon Hornblower and 
Tony Spawforth. Oxford University Press, 2000. 

15.	 Levi-Strauss, C. Định chế totem hiện nay, 
(Nguyễn Tùng dịch), Nxb Tri thức, 2016.

16.	 Marx, Engels, Lenin. Bàn về tôn giáo và chủ 
nghĩa vô thần, Nxb Chính trị quốc gia, 2001.

17.	 Oxford. From Myth to Reason? Studies in 
the Development of Greek Thought,  Richard 

Buxton  Editor, Publisher:  Clarendon Press;  
1 edition, February 7, 2002.

18.	 Plato. Cộng hòa, (Đỗ Khánh Hoan dịch), Nxb 
Thế giới, 2014.

19.	 Robinson, D., Groves, J. Nhập môn Triết học, 
(Trần Tiễn Cao Đăng dịch), Nxb Trẻ, 2009.

20.	 Tarnas, R. Quá trình chuyển biến tư tưởng 
phương Tây, (Lưu Văn Hy dịch), Nxb Văn hóa 
thông tin, 2008.


