
5

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

From Metaphysics to Deconstruction

Chau Minh Hung*

Faculty of Primary School and Preshool Education, Quy Nhon University

Received: 31/08/2019; Accepted: 30/09/2019

ABSTRACT

The article briefly describes the movement of knowledge in Western thought history: 1) The source of 
Metaphysics, 2) The dominance of Metaphysics, 3) The criticism of Metaphysics and the advent of Deconstruction.

From Metaphysics to Deconstruction is a struggle of humanity on the road to liberal horizon of knowledge.

Keywords: Metaphysics, myth, psychoanalysis, structuralism, deconstruction.

*Corresponding author. 
Email: chauminhhung@gmail.com



6 Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Từ Siêu hình học đến Giải cấu trúc

Châu Minh Hùng*

Khoa Giáo dục Tiểu học và Mầm non

Ngày nhận bài: 31/08/2019; Ngày nhận đăng: 30/09/2019

TÓM TẮT

Bài viết lược thuật sự vận động tri thức trong lịch sử tư tưởng phương Tây: 1) Khởi nguồn của Siêu hình 
học, 2) Sự thống trị của Siêu hình học, 3) Các phản biện Siêu hình học và sự phiêu lưu của Giải cấu trúc.

Từ Siêu hình học đến Giải cấu trúc là một cuộc đấu tranh vật vã của nhân loại trên con đường đi đến chân 
trời khai phóng tri thức.

Từ khóa: Siêu hình học, huyền thoại, phân tâm học, cấu trúc luận, giải cấu trúc.

1. ĐẶT VẤN ĐỀ

Siêu hình học là một khái niệm rất căn bản 
của triết học nhưng ít nhà nghiên cứu ở Việt Nam 
hiểu thông suốt. Nhiều diễn giải làm cho cái đã 
khó càng thêm khó và rối mù. Trong khi Siêu 
hình học lại ảnh hưởng lên toàn bộ triết học và 
khoa học trước thế kỷ 20, đặc biệt chi phối dai 
dẳng đến văn hóa nghệ thuật cổ điển lẫn hiện 
đại. Những khái niệm bản thể, bản sắc trong văn 
hóa học, huyền thoại trong nghệ thuật học đều có 
gốc từ Siêu hình học, nhưng hầu như được nhiều 
người dùng khá tùy tiện do chưa có điều kiện 
tiếp xúc tường tận trong hệ thống vận động của 
tư duy nhân loại.

Siêu hình học tạo nên một hệ hình tri thức 
nền tảng và khá bền vững trong tư duy của nhân 
loại, nhưng cũng vì thế, chính Siêu hình học cầm 
tù sự phát triển. J. Derrida gọi Siêu hình học là 
cái bẫy mà tất cả mọi suy tư triết học, cả khoa 
học tự nhiên trước thế kỷ 20, đều có thể bị mắc 
vào đó mà tưởng đã thoát ra. Mỹ học và nghệ 
thuật học dính bẫy Siêu hình học dai dẳng nhất 
vì sáng tạo luôn hướng vào một thứ niềm tin 

đã thành tôn giáo trước khi đối mặt với thực tại 
sống động và hiện sinh.

2. NỘI DUNG

2.1. Siêu hình học là gì?

Siêu hình học (tiếng Anh: Metaphysics, 
gốc Hy Lạp: μετάφυσικά. Μετά nghĩa là đằng 
sau, Metaphisika là cái đằng sau vật chất, còn gọi 
là vật chất của vật chất). Khái niệm này áp đặt 
cho Vật lý học của Aristotle với những tác phẩm 
luận về vật chất (physics), sau đó cho cả logic 
học hình thức của ông. Siêu hình học Aristotle 
quan tâm đến việc giải thích “bản chất” (essence, 
nature) của thế giới, cái đằng sau các hình thái 
vật chất cũng như những biểu hiện đa dạng của 
chúng được gọi là “hiện tượng” (phenomena) mà 
ta thấy được. Theo logic nhân quả, Aristotle tin 
“bản chất” sâu xa nhất là “cái đại nguyên nhân” 
hay “nguyên nhân đầu tiên” và cũng là “nguyên 
lý phổ quát nhất” hay “thực tại tối hậu” chi 
phối các hiện tượng. “Cái đại nguyên nhân” ấy, 
Aristotle đã nhận ra thông qua một siêu nghiệm 
về lực hay năng lượng mà ông gọi là “động cơ 

*Tác giả liên hệ chính. 
Email: chauminhhung@gmail.com



7

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

ban đầu”. Chính lực hay năng lượng siêu hình 
đã biến chất liệu thành vô số các hình thức, tức 
các vật thể đa dạng và biến hóa mà ta tri giác 
được. Tồn tại là sự thống nhất giữa chất liệu và 
hình thức.

Từ luận về vật chất tự nhiên, Aristotle luận 
sang chính trị như một sự bắt chước tự nhiên: 

“Nếu ta xem xét sự vật từ ngọn nguồn, dù 
sự vật đó là nhà nước hay cái gì đi nữa, ta sẽ có 
được nhận thức rõ ràng nhất về sự vật đó. Thoạt 
kỳ thủy phải có một sự kết hợp nào đó giữa 
những sự vật mà không thể hiện hữu được nếu 
thiếu nhau. Giống đực và giống cái phải kết hợp 
nhau để lưu truyền dòng giống có cùng bản tính 
như chúng; hành vi này không phải do ý thức, 
nhưng do bản năng tự nhiên có sẵn trong các loài 
động vật cũng như thực vật. Thứ đến, phải có sự 
kết hợp giữa các phần tử cai trị một cách tự nhiên 
và các phần tử bị trị một cách tự nhiên. Những 
phần tử có khả năng, nhờ sự khôn ngoan có tính 
toán, lo xa, dĩ nhiên trở thành phần tử cai trị, còn 
những phần tử mà khả năng chỉ do sức mạnh của 
thể chất mang lại, để làm những gì mà phần tử 
kia hoạch định, là phần tử bị trị…”1,tr.43,44

Logic lập luận của Aristotle không khác 
luận giải của Nho học về Đạo trong Chu Dịch. 
Đạo là cái khởi nguyên đi từ vô hình đến hữu 
hình, từ nhất nguyên đến nhị nguyên và biến hóa 
vô hạn: “Sinh sinh chi vị dịch” (Hệ từ thượng 
truyện), “Thiên địa nhân huân, vạn vật hóa thuần, 
nam nữ cấu tinh, vạn vật hóa sinh”, “Thiên địa 
chi đại đức viết sinh”, (Hệ từ hạ truyện), “Thiên 
địa giao nhi vạn vật thông dã, thượng hạ giao nhi 
kỳ chí đồng dã” (Thoán truyện). Vạn sự bắt đầu 
từ tính giao, cơ chế quyền lực ra đời với những 
trật tự đẳng cấp của nó là do trật tự về tính giao. 
Có điều, do phân biệt thượng/hạ, cũng là phân 
biệt cao cả/thấp hèn mà cả Aristotle của phương 
Tây lẫn những nhà Dịch học phương Đông đã 
dùng nó biện minh cho vấn đề tôn ti xã hội và 
phân biệt giới tính của cơ chế chính trị độc tài 
toàn trị.

Niềm tin về một thế giới siêu hình vĩnh 
cửu chi phối thực tại có từ người thầy của 

Aristotle là Plato qua dụ ngôn về cái hang động. 
Plato tin rằng, tri giác và nhận thức thường 
nghiệm của chúng ta chỉ biết được cái bề mặt 
của thực tại, giống như những con người bị xích 
trong cái hang động, chỉ nhìn thấy cái bóng, như 
là cái bóng của trò chơi múa rối, tức ảo ảnh trước 
mặt, mà tưởng là thật; trong khi sự thật hoàn toàn 
sáng sủa và chân thực nằm ở đằng sau, chỉ có thể 
biết được qua siêu nghiệm:

“Tưởng tượng căn phòng dưới đất tựa 
hang động trong núi, phía cuối xa xa có lối vào 
dài rộng, lối đi lên thông ra ánh sáng thế giới bên 
ngoài. Trong phòng có người, họ là tù nhân ở đó 
từ khi còn là con nít: chân, cổ cột chặt, nên họ ở 
nguyên tại chỗ, chỉ nhìn thẳng phía trước, vì dây 
thắt không thể quay đầu. Cách xa một quãng, 
phía sau và trên cao, có ngọn lửa bập bùng. Giữa 
ngọn lửa và tù nhân, trên mặt đất cao hơn, có 
con đường thoai thoải chạy ngang, dọc theo con 
đường có bức tường thâm thấp, như tấm phông 
trong buổi biểu diễn múa rối, giữa diễn viên và 
khán giả, trên đó bày la liệt con rồi lắm trò.”  
“... Xét đến cùng trong hoàn cảnh đó họ sẽ tin bóng 
mờ đồ nghề rọi lên hoàn toàn là thực”.21,tr.483,484 

Plato tin có một mô thức lý tưởng (Idea 
Form), tức khuôn mẫu đẹp đẽ và cao cả nhất 
của đạo đức và thẩm mỹ. Đó là sự hài hòa tuyệt 
đối, hài hòa phổ quát. Về đạo đức, đó là tình yêu 
thương và san sẻ. Về thẩm mỹ, đó là sự hòa điệu 
giữa các mặt đối lập, giữa linh hồn và thể xác, 
giữa con người và tự nhiên, giữa ta và kẻ khác. 
Mô thức ấy thuộc ý niệm tuyệt đối, hoàn toàn 
siêu hình, nằm ngoài tri giác thường nghiệm của 
chúng ta và định hướng cho cuộc sống của chúng 
ta hướng về.

Theo Plato, việc nhận ra khuôn mẫu ấy 
thuộc thần tính của triết gia. Các nhà thơ chỉ là 
kẻ nhìn thấy hiện tượng (ảo ảnh) mà không thấy 
được bản chất (cái thực), cho nên chỉ có thể làm 
méo mó, xuyên tạc sự thực. Ông cũng quan niệm 
từ ngữ là cái thuộc về thế giới siêu hình thuần 
khiết, còn các hiện tượng mà từ ngữ nói đến chỉ 
là bản sao hay cái thứ cấp trong tính đa dạng và 
hỗn tạp đang đánh lừa nhận thức của chúng ta. 



8

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

Chẳng hạn, từ “cái bàn” là một bản thể có tính 
phổ quát, còn mọi cái bàn khác nhau mà ta nhìn 
thấy chỉ là hiện tượng phái sinh từ kí hiệu siêu 
hình hay bản thể “cái bàn”.

Siêu hình học thực chất là một tên gọi 
khác của Bản thể học (Ontology). Trước Plato và 
Aristotle, huyền thoại tin rằng bản thể, tức “cái 
cội nguồn đầu tiên” nằm ở thế giới thần thánh 
trên cao. Nhưng huyền thoại đa thần rất mù mờ 
và phức tạp, không có tính chất “khải huyền”. Đó 
là lý do các nhà thần học Thiên Chúa giáo thời 
đế chế La Mã đã loại trừ đa thần giáo, quy hết về 
Thượng Đế với độc thần luận về bản thể; thế giới 
đầu tiên từ sáng tạo của Thượng Đế chính là mô 
thức ban đầu (Primary Pattern), mẫu mực và bất 
biến, khác với hiện tượng của thực tại là cái tha 
hóa, biến đổi phức tạp, tăm tối và tội lỗi.

Huyền thoại (Mythos) là tiếng nói của 
thánh thần, thực chất vốn là cái siêu nghiệm 
bất khả giải. Nhưng khao khát diễn giải cái siêu 
nghiệm ấy thuộc về khả năng tư duy logic của 
con người. Logos ra đời trong ý nghĩa ấy. Nhưng 
đến thời đế chế La Mã, Logos lại được hiểu là 
thần ngôn:

“Trong đấng Kito, Logos đã thành người: 
lịch sử, phi-thời gian, tuyệt đối, cá tính, nhân 
loại và thần thánh trở thành một. Qua hành động 
cứu độ, Đức Kito làm trung gian cho linh hồn 
tiếp cận thực thể siêu việt, nhờ đó thỏa mãn khát 
vọng truy tìm tối hậu của các triết gia”24,tr.98 

Siêu hình học trở thành một môn học của 
sự suy tư về thế giới và sự sống. Chính nó thúc 
đẩy toán học, vật lý học và chi phối cả đạo đức 
và thẩm mỹ học. Siêu hình học xác lập các phạm 
trù về bản chất/hiện tượng, chất liệu/hình thức, 
tất nhiên/ngẫu nhiên, thuần khiết/pha tạp, cao cả/
thấp hèn, trật tự/hỗn loạn…, và cũng từ đó sinh 
ra các phạm trù thiện/ác, tốt/xấu…

2.2. Sự thống trị của Siêu hình học

Các nhà khoa học tự nhiên, từ Aristole kéo 
dài cho đến Descartes, rồi Newton đều rơi vào 
cái bẫy Siêu hình học khi miệt mài truy tìm “Cái 
đại nguyên nhân” hay “Bản thể” và loại trừ cái 

ngẫu biến của hiện tượng. Đó là lý do Thượng 
Đế vẫn ngự trị trong đầu mấy ông này. Descartes 
luận về hiện hữu của chân lý trong tư duy của 
con người thông qua con đường tiêu diệt cái lầm 
lạc của quỷ tính thường nghiệm để vươn đến một 
Thượng Đế siêu nghiệm. Thượng Đế là cái bản 
thể vô cùng, “bản thể vô cùng có nhiều thực tại 
tính hơn bản thể hữu cùng”. Tư duy (của triết 
gia chẳng hạn) hướng về bản thể vô cùng. Còn 
tưởng tượng (của nhà thơ chẳng hạn) chỉ hướng 
về bản thể hữu cùng, tức mặt khác của thực tại 
trong tính đa tạp của hiện tượng.

Descartes cũng định nghĩa Siêu hình học 
như là gốc rễ của mọi tư duy:

“Như vậy, tất cả môn triết học, giống như 
một cái cây, mà rễ là Siêu hình học, thân là Vật 
lý học, và các ngành do thân cây đó đâm ra là tất 
cả các khoa học khác: các khoa học đó quy về ba 
khoa chính này, là y học, cơ học và đạo đức học: 
tôi có ý nói khoa đạo đức học cao nhất và toàn 
hảo nhất là khoa giả thuyết ta đã thông thuộc các 
khoa học khác cho nên nó là bậc cao nhất của sự 
khôn ngoan.”11,tr.389,390 

Newton phát minh ba định luật bất hủ về 
sự vận động cơ học, nhưng vẫn thừa nhận một 
Thượng Đế hiện hữu qua kiệt tác hoàn thiện và 
hùng vĩ của tự nhiên. Một trật tự và sự cao cả của 
vũ trụ chính là bản thể mang tinh thần Thượng 
Đế.7,tr.65 Đây là lý do ba định luật của ông trở 
thành linh thiêng trước khi A. Einstein lật đổ để 
khai sinh vật lý học mới.

Ngay cả phép biện chứng của Kant và 
Hegel cũng không thoát khỏi cái bóng Siêu hình 
học. Thuyết tiên nghiệm của Kant chỉ là “chủ 
nghĩa Plato mới” vì nó cải hóa cái siêu nghiệm 
của Plato, từ tinh thần khách quan vào trong tinh 
thần chủ quan. Đến cái hợp đề trong phủ định 
biện chứng của Hegel cũng chỉ là cái Địa đàng 
mộng ảo của Thiên Chúa giáo. 

Kant luận về khả năng siêu nghiệm của lý 
tính thuần túy:

“Khái niệm siêu nghiệm của lý tính bao 
giờ cũng chỉ liên quan đến cái toàn thể tuyệt 



9

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

đối trong sự tổng hợp những điều kiện và không 
bao giờ ngừng lại cho tới khi đạt được cái Vô-
điều kiện tuyệt đối, tức cái có giá trị trong mọi 
phương diện và mọi mối quan hệ.”16,tr.621 

Hegel luận về hiện tượng học tinh thần 
qua hàng loạt các khái niệm: tinh thần chủ quan, 
tinh thần khách quan và tinh thần tuyệt đối. Biện 
chứng giữa tinh thần chủ quan và tinh thần khách 
quan, cái tôi tìm thấy chính mình trong đối tượng 
qua sự phản tư về những cái khác, vươn tới, đúng 
hơn là quay về, để hợp thành tinh thần tuyệt đối:

“Bản thể tinh thần đi vào sự hiện hữu, 
xét như bản thể tinh thần, chỉ là khi nó đã đạt 
được những Tự-ý thức như thế cho các phương 
diện của nó; những phương diện biết rằng cái Tự 
ngã thuần túy này [bản thể tinh thần] là hiện thực 
có giá trị trực tiếp, và khi biết điều này, chúng 
cũng trực tiếp biết rằng chúng là những hiện thực 
như thế chỉ là nhờ thông qua tiến trình trung giới 
của sự tự-tha hóa của chúng. Thông qua cái Biết 
này về tự ngã, những yếu tố của Bản thể được 
tinh lọc [trong suốt] thành phạm trù tự biết về 
chính mình và trong chừng mực ấy, là các yếu 
tố của Tinh thần; [và] thông qua tiến trình trung 
giới này của sự tha hóa, Tinh thần đi vào sự hiện 
hữu trong hình thức [thực sự] mang tính tinh 
thần.”15, tr.1027 

K. Marx sử dụng lại phép biện chứng của 
Hegel với tuyên bố lật ngược, rằng không có lý 
do gì sau những “phản đề” của tiến hóa (đi cùng 
với tha hóa) thế giới lại phải quay về cái ban 
đầu, tức “hợp đề” mà Hegel mộng tưởng. Thế 
giới tương lai đó có lặp lại cái ban đầu, trong cái 
nhìn duy vật là xã hội cộng sản nguyên thủy chứ 
không phải bản thể của Thượng Đế, nhưng ở một 
trình độ cao hơn: xã hội cộng sản của tri thức và 
khoa học - kết quả của một quá trình đấu tranh 
giai cấp và xóa bỏ giai cấp. K. Marx phê phán 
toàn bộ triết học duy tâm với cuộc chạy đuổi vào 
một thiên đường siêu hình, bởi thiên đường đó là 
một ảo tưởng mang tên thần thánh:

“Vấn đề là ở chỗ, những mục đích thần 
thánh bao giờ cũng gắn bó hết sức chặt chẽ với 
những nhân vật thần thánh, bởi vì chúng có một 

tính chất thuần túy duy tâm chủ nghĩa và chỉ tồn 
tại trong đầu óc. Tất cả những nhà duy tâm, cả 
về triết học lẫn tôn giáo, cả cũ lẫn mới, đều tin 
vào linh cảm, khải thị, chúa cứu thế, người sáng 
tạo kỳ diệu; sự tín ngưỡng ấy mang hình thức thô 
sơ, tôn giáo hay hình thức văn minh, triết học, thì 
điều đó chỉ tùy thuộc vào trình độ giáo dục của 
họ…”19,tr.956

Cái bản thể tinh thần có trước vật chất để 
bắt sự vận động vật chất phải quay về cội nguồn 
tinh thần của nó là một tư duy lộn ngược. Marx 
cũng như các nhà duy vật trước đó và đương thời 
hiểu được, rằng mâu thuẫn giữa các mặt đối lập 
trong thực tiễn của chính cuộc sống là động lực 
của phát triển và tiến bộ. Nhưng theo các nhà đa 
nguyên luận, sự định hướng về một hình thái xã 
hội phi giai cấp, phi nhà nước như Marx tưởng 
tượng ra vẫn là phi thực tiễn, bởi ở đó còn sự 
vướng víu trong cái bẫy siêu hình, cái thế giới 
tương lai đó còn xa vời hơn cả việc đi tìm lại một 
thiên đường đã mất trong quá khứ.

Bản thể của sự sống là dục tính. Điều 
này khi nghiên cứu triết lý nhà Phật, chính 
Schopenhauer đã đưa ra, và nó cũng là tiền 
đề cho S. Freud xác lập nên Phân tâm học khi 
nghiên cứu cơ chế tâm thần của con người. 
Schopenhauer phản bác ý chí luận của các nhà 
thần học khi xem bản thể thuộc về lý tính thuần 
túy, tức đức tin tuyệt đối bất khả giải. Con người 
vì dục tính đã chạy theo ảo vọng, thậm chí biến 
cuộc sống của mình thành “cỗ máy xay thịt”. 
Tiếc là, cũng giống như Phật giáo, ông không 
coi cái bản thể phi dục tính là cội nguồn, mà lại 
xem nó như là tương lai để nhân loại hướng đến 
một thế giới diệt dục. Điều Schopenhauer đặt ra 
sau đó được cải chính bằng tinh thần điều chỉnh 
giữa dục vọng tự nhiên và trật tự hợp lý của dục 
tính người trong luận thuyết của Freud.23

Thuyết diệt dục của Schopenhauer với 
con đường giải thoát khỏi dục tính trần gian, chủ 
nghĩa hiện sinh hữu thần của Jaspers, Kierkegaard 
với ý đồ đi tìm một thứ đạo trời cao hơn luân lý 
thế tục đều là Siêu hình học tân biên. Đến cả 
chủ nghĩa hiện sinh vô thần của Nietzsche, Satre, 
Camus,… dù chống Thượng Đế hay bản thể siêu 



10

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

hình để đi tìm chủ thể với định hướng về một 
“con người siêu việt” của tương lai cũng hoàn 
toàn là sản phẩm của tư duy siêu hình học, vì cái 
“con người siêu việt” mà họ nghĩ ra hoàn toàn là 
một ảo tưởng: “Tôi không thể là tôi, nếu không 
có siêu việt tính: siêu việt tính chính là thước đo 
chiều sâu thăm thẳm của hiện sinh tôi.” 12, tr.78

Cấu trúc luận là mẫu mực nhất của tư duy 
Siêu hình học. Các nhà cấu trúc luận chỉ quan 
tâm đến tính đồng đại phổ quát mà bất chấp tính 
lịch sử của sự vận động. Đặc điểm của loại hình 
tư duy này là tính nhị phân của trung tâm luận, 
từ cái này suy ra cái kia với những đối lập cực 
đoan. Vẫn từ những nguyên mẫu siêu hình được 
kiến tạo một cách giả tạo, cấu trúc luận suy ra 
những cái khác (The other), tức cái phụ thuộc. 
Chẳng hạn Bản thể/ Hiện tượng, Thượng Đế/
Con người, Trên cao/ Dưới thấp, Thiên đường/
Thế tục, Thiêng/ Tục, Sáng/ Tối, Cao cả/ Thấp 
hèn, Văn hóa/ Tự nhiên, Ý thức/ Vô thức, Ngôn 
ngữ/ Lời nói, Hiện diện/ Vắng mặt, Nam/ Nữ... 
Trong thế giới nhị phân đó, cái sau bị cho là sinh 
ra và phụ thuộc cái trước, trong khi cái trước 
hoàn toàn siêu hình. Toàn bộ thứ bậc tôn ti của 
xã hội cổ trung đại là sản phẩm của một hệ thống 
toàn trị, theo các nhà cấu trúc là ổn định và bất 
biến, dù nó tồn tại dưới những hình thức khác 
nhau. Cấu trúc luận không xem đó là kiến tạo 
văn hóa mà là tự nhiên, vì nó tái tạo tự nhiên: 
“Trong các hệ thống như thế, mỗi thị tộc thường 
có một totem chính, và rất nhiều totem thứ hai 
hay thứ ba, được sắp xếp theo thứ tự quan trọng 
giảm dần. Có thể nói là tất cả các sinh vật, đồ vật 
và hiện tượng tự nhiên đều bao gồm trong một 
hệ thống thực sự. Cấu trúc của vũ trụ tái tạo cấu 
trúc xã hội”18, tr.153 

Nếu như huyền thoại tạo ra đức tin mê 
muội khi con người còn ở trình độ phi lý tính 
thì Siêu hình học lại thuyết phục con người bằng 
chính lý tính của sự tư biện. Cả hai hỗ trợ cho 
nhau thành một hệ hình tri thức mà nhiều thế kỷ 
sau đó, dù con người đã nỗ lực tìm đường khai 
phóng vẫn không thể thoát ra. Plato, Aristotle 
vẫn luôn là hai sư tổ của học thuật phương Tây, 
đến mức nhiều người, kể cả Giáo hội Rome, 

từng tuyên bố chống lại hai ông rồi lại vô tình 
trở thành các môn đồ bất khả kháng. Ở phương 
Đông, trung tâm luận về Đạo như một thứ bản 
thể hài hòa và sự phân hóa đẳng cấp, trật tự trong 
đời sống xã hội vẫn kéo dài cho đến thế kỷ 20, 
21 gây trở ngại thật sự cho những thực hành về 
chủ nghĩa Marx và các trào lưu học thuật phê 
phán khác.

Siêu hình học xét đến cùng cũng là một 
thứ huyền thoại (Mythos) được logic hóa theo 
trò chơi của tư duy nhưng từng được xem là Thần 
ngôn (Logos). Phương Đông gọi nó là “Hình nhi 
thượng”, chi phối sâu sắc đến tư tưởng hệ của 
Khổng giáo lẫn Phật giáo Bắc tông. Khổng giáo 
lấy gương thánh hiền xưa làm khuôn mẫu hay 
bản thể (Thuật nhi bất tác), Phật giáo lấy Niết 
Bàn vô dục làm nơi Cực Lạc. Nghệ thuật nhân 
loại, của phương Tây cũng như phương Đông, 
trong khi miêu tả hiện tượng bằng hình tượng, 
biểu trưng, tức hướng vào hiện thực, nhưng thế 
giới của những hình tượng, biểu trưng ấy vẫn 
luôn chỉ là cái đại diện, cái thay thế cho sự thực, 
cho nên vẫn là trò chơi ảo để hướng về một bản 
thể siêu hình. Con người với tư cách là “bản sao 
của Chúa” khởi đi từ Cựu ước và ăn sâu vào 
trong nghệ thuật phương Tây cho đến thời đại 
Khai sáng, kể cả một số trào lưu của chủ nghĩa 
hiện đại; con người “tiểu vũ trụ” và “phi ngã” 
trong nghệ thuật phương Đông cổ điển, kể cả ý 
hướng về “thuần túy và tượng trưng” của chủ 
nghĩa tượng trưng trong văn học thế kỷ 20 đều là 
tàn dư của Siêu hình học.

Chủ nghĩa hậu hiện đại xem Siêu hình 
học chính là cha đẻ của các “đại tự sự” (grands 
récits) bao hàm cả huyền thoại lẫn các học thuyết 
toàn trị. Không phủ nhận Siêu hình học có công 
xây dựng các nguyên lý về vũ trụ, về không gian, 
thời gian và sự tồn tại của con người, về các 
phạm trù đạo đức, mỹ học, kể cả các định luật 
của khoa học tự nhiên. Nhưng chính nó cũng đẩy 
con người vào vô minh, bởi trò chơi ảo lại được 
tin là thật; sự ngụy tạo chân lý đã sinh ra đạo 
đức, mỹ học khuôn sáo. Nó cũng là thủ phạm của 
sự kỳ thị chủng tộc và giới, kiểm duyệt, trấn áp 
và bạo lực đối với tiếng nói chân thật khác.



11

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

3.3. Phản biện Siêu hình học

Phản biện Siêu hình học cũng đã từng 
có từ thời cổ đại qua các nhà nguyên tử luận 
(Anaxagoras, Democritus), thuyết tương đối hay 
đa nguyên văn hóa (Herodotus) và trỗi lên vào 
thời Khai sáng với chủ nghĩa hoài nghi triệt để 
và táo bạo của Hume. Hume tấn công mạnh mẽ 
vào các loại logic tư biện, và khẳng khái nói to 
rằng, không phải Thượng Đế hay thánh thần sinh 
ra con người mà chính con người đã sáng tạo ra 
các thánh thần và Thượng Đế. 

Cơ sở hoài nghi của Hume bắt đầu từ một 
phản biện về thuyết nhân quả, dù là nhân quả 
theo logic của Aristotle. Một ví dụ đơn giản về 
hai quả bi-a. Quả bóng đen lăn tới đập vào quả 
bóng trắng, và quả bóng trắng bắt đầu lăn. Hume 
cho rằng, thực chất ta chỉ chứng kiến các sự kiện 
bóng lăn mà không chứng kiến rằng quả bóng 
trắng lăn là do bị quả bóng đen đập phải. Cái lực 
tác động kia hoàn toàn là siêu hình, ở trong tâm 
thức của ta, tức điều ta nghĩ trước khi sự kiện 
quả bóng trắng lăn.2,tr.40-42 Điều này về sau được 
chính Bertrand Russell tiếp tục bằng luận thuyết 
loại bỏ hoàn toàn khái niệm nhân quả trong khoa 
học như thể đó chỉ là một cái gì tương tự như 
mê tín dị đoan. Russell cho rằng, nếu khoa học 
dựa vào logic nhân quả, kể cả là “cái đại nguyên 
nhân” theo Aristotle, thì khoa học cũng là tôn 
giáo. Niềm tin nhân quả gieo rắc sự sợ hãi và 
tâm lý nô dịch hơn là tinh thần vươn đến tự do, 
khai phóng: “Tôi nghĩ rằng tôn giáo được dựa 
chủ yếu và căn bản trên sự sợ hãi. Đó một phần 
là nỗi sợ những gì không biết, và một phần là 
ước muốn được cảm thấy rằng ta có một thứ như 
một người anh lớn - người sẽ đứng bên ta mỗi 
khi ta gặp khó khăn hay tranh chấp. [...] Một thế 
giới tốt đẹp cần tri thức, sự nhân hậu và lòng 
dũng cảm; nó không cần đến sự nuối tiếc về quá 
khứ hay sự trói buộc trí tuệ tự do bằng những 
lời lẽ mà những người kém hiểu biết đã thốt ra 
từ lâu.”22 

Thực ra bản thể học của Siêu hình học đã 
sụp đổ từ khi Phân tâm học mà ông tổ là S. Freud 
vạch ra thẳng thừng, rằng Thượng Đế chính là 

người cha nguyên thủy độc tài và tham lam bị 
những đứa con trần thế trừng phạt mà bỏ chạy 
lên trời. Siêu hình học và thần học xét đến cùng 
là cách nói ngược của kẻ có quyền lực và tạo ra 
vô thức của kẻ bị trị với niềm tin phục tùng vô 
điều kiện vào một bản thể mẫu mực và tốt đẹp. 
Bản thể chính là dục vọng được ngụy trang, tức 
người ta đã hư cấu nên thứ văn hóa, đạo đức giả 
mà loài người đã khoác lên bộ mặt của mình.

“Buộc phải thừa nhận một cách đúng đắn 
khó mà hơn được rằng, đối tượng của việc cúng 
tế bao giờ cũng chính là một cái gì đó được suy 
tôn thành Chúa, tức là người cha. Vấn đề tương 
quan giữa tế phẩm là nhân mạng giờ đây đã tìm 
được lời giải. Tế phẩm súc vật nguyên thủy là 
sự thay thế cho tế phẩm nhân mạng, cho lễ hội 
giết cha, và khi vật thay thế người cha đón nhận 
trở lại cái thân xác con người của nó thì tế phẩm 
súc vật cũng tự thân biến hóa vào tế phẩm nhân 
mạng ấy”.13,tr.241 

“Trong Huyền thoại Cơ đốc giáo thì, 
không còn nghi ngờ gì nữa, tội tổ tông của con 
người là tội chống lại đức Chúa cha. Khi Christus 
giải thoát con người khỏi gánh nặng tội lỗi bằng 
cách hiến dâng sự sống của bản thân, thì Người 
đã đẩy chúng ta đến kết cục tội lỗi ấy chính là vụ 
giết người”.13,tr.244 

Các nhà hậu cấu trúc đến giải cấu trúc, 
từ J. Lacan đến M. Bakhtin, M. Foucault và J. 
Derrida tuyên bố không hề có cái gọi là bản thể 
cố định. Thế giới luôn bất định. Mọi ổn định 
đều giả tạo. Lacan chỉ ra sự trượt (glissement) 
một cách vô minh của tư duy nhân loại vào các 
biểu tượng, trong đó có cả biểu tượng là Thượng 
Đế và các thánh thần; do sự trượt đó, con người 
thành nô dịch của quyền lực thống trị một cách 
vô minh mà tưởng là ổn định. Biểu tượng luôn là 
một chuỗi biểu đạt của dục vọng và quyền lực: 
“Chuỗi biểu đạt thuộc vị trí đặc quyền nhưng ở 
tình thế tạm thời, chủ quan, và trên hết, dục vọng 
trong lý thuyết của Lacan. Dục vọng thân xác 
chuyển thành dục vọng quyền lực và chi phối 
ngôn ngữ. Nói bao giờ cũng bị trượt theo tiếng 
nói của một sức mạnh quyền lực, nhưng lại chứa 



12

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

trong đó phức cảm giữa một bên là sức mạnh 
quyền lực xã hội bên ngoài và dục vọng bên 
trong cá nhân.”6, tr.158 

M. Bakhtin trong lý thuyết đối thoại của 
ông đã lật tẩy tính chất toàn trị của huyền thoại, 
rằng mọi sự thống trị được áp đặt lên nhân loại 
luôn có tính tạm thời. Cuộc sống là đối thoại. 
Bên cạnh cái trang nghiêm của huyền thoại, 
điển hình là lễ hội chính thống, lễ hội ăn mừng 
chiến thắng, mà tầng lớp thống trị đẻ ra luôn 
xuất hiện sự giễu nhại, trào tiếu của tầng lớp bị 
trị, và chính tiếng cười sống động của kẻ bị trị, 
như Marx từng nói, đã tống tiễn cái hoàn tất của 
huyền thoại xuống huyệt một cách vui vẻ. “Lễ 
hội chính thống thực chất chỉ nhìn về đằng sau, 
vào quá khứ và lấy quá khứ ấy để linh thiêng 
hóa chế độ đang tồn tại trong hiện tại. Lễ hội 
chính thống, thậm chí đôi khi trái với ý niệm của 
bản thân nó, luôn luôn khẳng định tính bình ổn, 
tính bất biến và vĩnh hằng của toàn bộ trật tự 
thế giới hiện hữu: đẳng cấp, ngôi thứ hiện tồn, 
những giá trị, chuẩn mực, những cấm đoán về 
tôn giáo, chính trị, luân lý hiện thời. Lễ hội là lễ 
mừng thắng lợi của cái lẽ phải đã hoàn tất xong 
xuôi, đã chiến thắng và đang thống ngự, lẽ phải 
ấy tự thể hiện như một chân lý vĩnh cửu, bất biến 
và không được tranh luận.”3,tr.33 “Trái ngược với 
lễ hội chính thống, hội giả trang dường như ăn 
mừng sự giải phóng nhất thời khỏi cái lẽ phải 
thống trị và chế độ hiện hành, nó dường như ăn 
mừng sự bãi bỏ nhất thời tất cả các quan hệ tôn 
ti thứ bậc, những đặc quyền, chuẩn mực và cấm 
đoán. Đó là ngày hội thực sự của thời gian, ngày 
hội của sự biến chuyển, đổi thay và làm mới. Nó 
thù địch với sự vĩnh cửu hóa, mọi sự hoàn tất và 
kết thúc. Nó nhìn vào cái tương lai không boa giờ 
hoàn tận.”3,tr.34 Bakhtin không xem huyền thoại 
là tư duy ngây thơ, ấu trĩ, thậm chí còn xem nó 
là sản phẩm được kiến tạo bền vững, toàn bích, 
trong nghĩa là trò chơi hoàn hảo của quyền lực 
nhân danh đi tìm một bản thể duy nhất: “Tính 
toàn bích, tính nhất quán và tính nghệ thuật hoàn 
toàn không ngây thơ ở thể loại này nói lên sự 
cao tuổi, cái quá khứ lâu đời của nó”. Tất nhiên, 
chính tính bền vững, tính toàn bích về một quá 

khứ đã hoàn thành ấy, nó “xơ cứng” và “gần như 
đã chết rồi”.4, tr.37 

M. Foucault quy hết huyền thoại và Siêu 
hình học về diễn ngôn (discourse) với tính chất 
ngụy biện của tư duy, tính chất bạo lực của kiểm 
duyệt và sự trí trá của ngôn từ đã áp đặt lên cuộc 
sống con người biến con người từ chủ thể thành 
công cụ của chính ngôn ngữ. Ngôn ngữ là sản 
phẩm của tư tưởng hệ, trò chơi của quyền lực, 
chính nó cầm tù con người trong vẻ đẹp của 
những diễn ngôn có cánh. Quyền lực củng cố 
bằng niềm tin huyền thoại, kể cả bạo lực và trấn 
áp, nhưng chính mặt thứ hai của nó làm cho nó 
tan rã: “Quyền lực là thứ mong manh nếu chức 
năng duy nhất của nó là trấn áp”.14,tr.208 

Điều này K. Marx đã từng cảnh báo khi 
phê phán Hegel và toàn bộ hệ tư tưởng duy tâm 
Đức. K. Marx khẳng định, mọi niềm tin và hoạt 
động của con người, kể cả tôn giáo và triết học, 
rốt cuộc đều là sản phẩm được tạo ra bởi những 
lực lượng vật chất. Đến lượt chính kiến trúc 
thượng tầng mà hạt nhân là tư tưởng hệ của kẻ 
thống trị sẽ kìm hãm tiến bộ, dân chủ và khai 
phóng, thậm chí đi đến tàn sát và diệt chủng. 
Trong dã tâm tàn sát và diệt chủng, quyền lực ắt 
sụp đổ. K. Marx viết: 

“Người Đức với tinh thần tự mãn cao độ, 
đem cái vương quốc hư vô của ảo mộng, cái 
vương quốc của “bản chất của con người ấy”, 
đối chiếu với các dân tộc, tuyên bố cái vương 
quốc ấy là sự kết thúc và là mục đích của lịch 
sử toàn thế giới; trong mọi lĩnh vực hoạt động, 
họ đều coi những ảo tưởng của mình như là một 
bản án chung thẩm về hoạt động của các dân tộc 
khác, và bởi vì ở đâu họ cũng đều có thể chỉ là 
những người quan sát và những người giám thị, 
cho nên họ cho mình là người có sứ mệnh tiến 
hành xét xử toàn thế giới, họ quyết đoán rằng 
toàn bộ quá trình lịch sử đang đạt tới mục đích 
cuối cùng của nó ở nước Đức. Chúng ta đã nhiều 
lần nhận thấy rằng tính chất kiêu ngạo dân tộc 
khoa trương và vô hạn ấy phù hợp với thực tiễn 
hết sức ti tiện của con buôn và người thợ thủ 
công. Nếu tính hẹp hòi dân tộc nói chung là đáng 



13

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

ghét, thì ở Đức, nó đang trở thành ghê tởm, bởi 
vì ở đây nó được kết hợp với cái ảo tưởng tựa hồ 
như người Đức đứng trên tính hẹp hòi dân tộc và 
tất cả những lợi ích hiện thực, và việc người Đức 
phản đối các dân tộc là đang công khai thú nhận 
tính hẹp hòi dân tộc của họ và thú nhận cả việc 
họ lấy những lợi ích hiện thực làm cơ sở...” 19,tr.849 

R. Barthes là nhà cấu trúc  - kí hiệu học 
nhưng lại là người tiên phong khắc phục nhược 
điểm của Cấu trúc luận về tính phi lịch sử của 
nó. Khi chỉ quan tâm đến tính đồng đại, Cấu 
trúc luận đã xa rời hay tước bỏ lịch sử của đối 
tượng. Với cách ấy, nó đã đóng kín hệ thống bên 
trong nó và cho bản thân nó. Và như vậy, thông 
điệp mà nó tìm thấy thường giả tạo. Barthes chủ 
trương cần phải nghiên cứu trên tinh thần kí hiệu 
học mới, “vừa hình thức vừa lịch sử, vừa kí hiệu 
học vừa tư tưởng học”. “Kí hiệu học, đặt trong 
những giới hạn của nó, không phải là cái bẫy 
Siêu hình học: nó là một khoa học trong số các 
khoa học khác, cần thiết nhưng không đủ. Điều 
quan trọng là phải thấy rằng lý giải một vấn đề 
không thể tiến hành bằng cách cắt bỏ hướng tiếp 
cận này hay hướng tiếp cận kia, mà phải bằng 
cách, như Engels nói, phối hợp biện chứng các 
khoa học riêng biệt tham gia nghiên cứu. Đối với 
huyền thoại học cũng vậy: nó đồng thời thuộc về 
kí hiệu học với tư cách khoa học hình thức, và 
thuộc về tư tưởng học với tư cách khoa học lịch 
sử: nó nghiên cứu những tư-tưởng-dạng-hình-
thức”.5,tr.294,295

Cũng như Barthes, Derrida phát hiện bản 
thân kí hiệu ngôn ngữ đã là huyền thoại, bởi sự 
né tránh sự thật để tìm cái thay thế, cái đại diện, 
tức dịch chuyển từ thực sang ảo mà con người 
luôn bị mắc kẹt trong Siêu hình học. Không còn 
cách nào khác, thay bằng tin vào một học thuyết 
toàn trị, loài người chỉ có thể chấp nhận đa lý 
thuyết, từ đa hệ tư tưởng đến kiến tạo nên một 
thế giới đa dạng để vươn tới sự bình đẳng và 
tương tác của những khác biệt. Có nghĩa là bản 
thể nhất nguyên chứa đựng các đối lập nhị phân 
không hề tồn tại hoặc chỉ là kiến tạo giả tạo, 
trong khi bản chất của thế giới luôn là đa dạng 
và khác biệt (difference). 

Trong quan hệ với cấu trúc luận, Derrida 
phản biện rốt ráo luận thuyết về hệ thống nhị 
nguyên và tôn ti của Lévi-Strauss, bắt đầu từ vấn 
đề loạn luân và cấm kị, từ đó phá bỏ tính chất đối 
lập nhị nguyên: tự nhiên/ văn hóa, phổ quát/ quy 
tắc. Rằng, cấu trúc này không còn có thể duy trì 
và nên được truy vấn: “Việc cấm loạn luân là phổ 
quát, trong ý nghĩa này người ta có thể gọi nó là 
tự nhiên, nhưng nó cũng là một cấm kị, một hệ 
thống tiêu chuẩn, loại trừ. Theo nghĩa này, người 
ta có thể gọi nó là văn hóa.”8,tr.361 Có nghĩa là, 
cấm kị luôn chỉ là sản phẩm của trò chơi quyền 
lực để phục tùng cho hệ thống toàn trị; để được 
gọi là văn hóa, nó luôn phản tự nhiên, nó tạo ra 
quy tắc để chống cái phổ quát, nhưng nó lại bịp 
bợm là tự nhiên, phổ quát.

Derrida định nghĩa Siêu hình học như là: 
“Hành động phiêu lưu “mang tính chiến lược”, 
“lý tưởng” quay trở về với nguồn cội hoặc với 
một tư tưởng ưu tiên còn đơn sơ, nguyên vẹn, 
chuẩn thường, thuần túy, mực thước, tự đồng 
nhất, để rồi tư duy trong khuôn khổ truy tìm 
khởi nguồn, sự phức tạp, quá trình suy thoái, sự 
cố, v.v... Tất cả các nhà phê bình, từ Plato đến 
Rousseau, Descartes đến Husserl đều vượt lên 
theo con đường này, bằng cách thừa nhận thiện 
có trước ác, tích cực có trước tiêu cực, cái thuần 
khiết có trước cái ô tạp, cái đơn giản có trước cái 
phức tạp, cái tất nhiên có trước cái ngẫu nhiên, 
cái được mô phỏng có trước cái mô phỏng,... Và 
đó không chỉ là một hành vi siêu hình duy nhất 
trong số các hành vi khác, mà nó là tình trạng 
khẩn cấp thường hằng nhất, sâu sắc nhất và có 
uy lực nhất.”9,tr.236 “Siêu hình học liên quan đến 
việc cài đặt các hệ thống phân cấp và các trật tự 
của sự phụ thuộc trong các nhị nguyên luận khác 
nhau mà nó phải đối đầu.”10,tr.195 

Có nghĩa là, tư duy Siêu hình học ưu tiên 
cho sự hiện diện và tính thuần khiết với sự trả 
giá bằng cái ngẫu nhiên và cái phức tạp bị phủ 
định hoặc chỉ được coi là những dị thường không 
quan trọng. Trong các phân tích triết học, những 
cái đứng sau như cái ác, cái tiêu cực, cái ngẫu 
nhiên, cái phức tạp, nữ giới, đồng tính… đều 
được/ bị xem là những biến thái hay tha hóa của 



14

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

cái đứng trước. Tư duy này đã đeo bám dai dẳng 
không chỉ trong triết học mà bằng nhiều cách 
khác nhau trong huyền thoại, tôn giáo, văn học, 
nghệ thuật. Về kí hiệu và ngôn ngữ, Derrida cho 
rằng “Một cặp đối lập của các khái niệm siêu 
hình (nói/viết, hiện diện/vắng mặt,…) không 
bao giờ là mặt đối mặt của hai giới hạn, mà là 
một sự phân cấp và một trật tự phụ thuộc. Giải 
cấu trúc không thể tự giới hạn hoặc vượt lên một 
cách trực tiếp trở thành trung tính hóa: nó phải, 
bằng một hành vi kép, một khoa học kép, một 
văn bản kép, thực hành một cuộc lật nhào cái đối 
lập cổ điển, và thay thế toàn bộ hệ thống. Trong 
hoàn cảnh đơn độc đó giải cấu trúc sẽ cung cấp 
phương cách can thiệp vào lĩnh vực của các đối 
lập mà nó phê phán.”10,tr.195 Siêu hình học là một 
thứ giả tri thức, bắt đầu từ cách hiểu về kí hiệu 
và ngôn ngữ. Kí hiệu và ngôn ngữ đã luôn là một 
cái ảo thay thế cho cái thật, và như vậy mọi kiến 
tạo nhị phân đều là do tưởng tượng xa rời hiện 
thực mà con người phải đối mặt. Nếu chấp nhận 
tất cả đều là trò chơi ảo, thì kiến tạo văn hóa, đạo 
đức, ngôn ngữ là trò chơi vô tận của tư duy, và 
như vậy, không có lý do gì một cách kiến tạo là 
một khuôn khổ cầm tù tinh thần con người.

Tư tưởng của Derrida mở ra một chân trời 
mới cho khoa học hiện đại, khoa học giải huyền 
thoại. Không chỉ giải huyền thoại về Thượng Đế 
và các thánh thần mà còn giải các huyền thoại 
đang ngự trị trong khoa học tự nhiên lẫn khoa 
học xã hội.

3. KẾT LUẬN

Siêu hình học mệnh danh là khoa học hay 
luận thuyết về cái siêu hình, cái đằng sau vật chất 
hữu hình. Khởi phát của Siêu hình học là cuộc 
truy tìm bản thể, cội nguồn của sự sống. Siêu 
hình học, tiền thân là logos, thần ngôn, diễn giải 
sự tồn tại của thánh thần, cho nên Siêu hình học 
không thể tách rời khỏi huyền thoại. Siêu hình 
học có công đóng góp rất lớn vào nhận thức luận, 
từ tri giác thường nghiệm đến siêu nghiệm và 
tư duy trừu tượng. Siêu hình học là cha đẻ của 
toán học, khoa học tự nhiên, tâm lý học, đạo đức 

– thẩm mỹ học, chính trị - xã hội học. Nhưng 
cũng vì thế, cái bóng của Siêu hình học phủ trùm 
lên tư duy nhân loại, tương đương như cái bóng 
của Thượng Đế phủ trùm lên đời sống tinh thần 
của các tôn giáo. Siêu hình học gợi mở cho nhân 
loại đi tìm các bí ẩn của vũ trụ, nhưng Siêu hình 
học cũng cầm tù tư duy nhân loại suốt hàng ngàn 
năm lịch sử. Thomas Kuhn gọi đó là một hệ hình 
tri thức (paradigm knowledge) thống trị tư duy 
nhân loại trước khi thay đổi hệ hình bằng những 
phản biện chống lại niềm tin huyền ảo.17,tr.7-22

Chính huyền thoại và Siêu hình học cung 
cấp cho loài người niềm tin về một bản thể tốt 
đẹp, mẫu mực, nguyên vẹn và vĩnh hằng nằm 
ngoài không gian, thời gian làm cơ sở cho các 
quy tắc đạo đức, thẩm mỹ mà nhân loại hướng 
về nó như hướng về cội nguồn. Văn hóa học gọi 
đó là bản sắc, nhưng trên con đường truy tìm bản 
sắc, kết quả là một thế giới đa bản sắc, bởi trước 
khi xuất hiện huyền thoại độc thần là những 
huyền thoại đa thần.

Huyền thoại và Siêu hình học cũng vạch 
ra sự tha hóa của sự sống trong quá trình bất tuân 
mệnh lệnh của thánh thần để giải thích nguyên 
nhân của tội lỗi, bạo lực và chiến tranh. Nhưng 
hậu quả là, huyền thoại và Siêu hình học chỉ có 
tác dụng đe dọa hơn là thôi thúc sự sám hối, làm 
cho loài người mê muội hơn là khai sáng, chưa 
kể chính huyền thoại và Siêu hình học tạo nên 
thứ mặt nạ giả dối và bịp bợm của quyền lực độc 
tài. Con người càng văn minh và hiểu biết, càng 
đầy dục tính dẫn đến tội lỗi, bạo lực và chiến 
tranh ngày một leo thang. Các nhà Phân tâm 
học vạch ra, cái đại nguyên nhân sinh ra tranh 
chấp hỗn loạn là dục tính, dục tính của bản năng 
dịch chuyển thành dục tính của quyền lực. Chính 
Marx vạch ra, bản thể học của Siêu hình học, cụ 
thể là tôn giáo độc thần, không làm giàu có cho 
tinh thần nhân loại mà giết chết nhân loại trong 
thứ “tinh thần của những trật tự không có tinh 
thần.”20,tr.349 Không có sự tha hóa thuần túy, theo 
Marx, tha hóa gắn liền với tiến hóa như một lẽ tự 
nhiên. Các nhà giải cấu trúc xác định, tự nhiên 
là đa dạng, và thế giới luôn vận động, nếu đi đến 



15

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Journal of Science - Quy Nhon University, 2019, 13(6), 5-16

một trạng thái lý tưởng nào đó thì phải là hòa 
điệu của những khác biệt.

Khuynh hướng giải huyền thoại đã trở 
thành đặc trưng của chủ nghĩa hậu hiện đại. Các 
hình thức phá hủy trò chơi của huyền thoại ra 
đời: sự hạ bệ thần tượng, các phương thức cắt 
dán, giễu nhại làm tan rã toàn bộ sự cô kết của 
cấu trúc và tính độc quyền chân lý của huyền 
thoại. Phía dưới phần nổi của hình thức huyền 
thoại là phần chìm được phơi ra trong một hệ 
quy chiếu tương đương giữa bề mặt và bề sâu.

Giải cấu trúc (Deconstruction), như Derrida 
tuyên bố, không là một lý thuyết như có người tự 
dịch ra là “giải cấu trúc luận”, vì nó không muốn 
dẫm chân lên Siêu hình học và các học thuyết 
toàn trị. Nó chỉ thực hành các thao tác phản biện, 
truy vấn rốt ráo Siêu hình học để loài người thoát 
khỏi cái bẫy nô dịch nguy hiểm của nó. Kết quả 
là giải cấu trúc lật tẩy trò chơi kiến tạo tri thức, 
văn hóa đã cầm tù tư duy của con người qua 
hàng ngàn năm lịch sử. Thực hành giải cấu trúc 
luôn sáng tạo mà không tuân theo một lý thuyết 
toàn trị nào. Nó chống các loại tư tưởng hệ độc 
tài toàn trị, chống suy tôn thần tượng và những 
tín điều, và vì thế, trò chơi giải cấu trúc không có 
sư tổ lẫn môn đồ, nó thuộc sáng tạo cá nhân nên 
chấp nhận cuộc phiêu lưu đầy bất trắc và nguy 
hiểm. Nó hoàn toàn tự do và khai phóng.

Thực hành giải cấu trúc có căn nguyên từ 
phép biện chứng duy vật và biện chứng lịch sử 
của Marx. Chính Derrida tuyên bố, ông vừa là 
nhà Marxist lại vừa là nhà hậu Marxist.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

1.	 Aristtotle. Chính trị luận, Nông Duy Trường 
dịch và chú giải, Nxb Thế giới, 2013.

2.	 J. Ayer. Language, Truth and Logic, London 
Press, 1936.

3.	 M. Bakhtin. Sáng tác của Francois Rabelais và 
nền văn hóa dân gian Trung cổ và Phục hưng, 
Từ Thị Loan dịch, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội, 
2006.

4.	 M. Bakhtin. Lý luận và thi pháp tiểu thuyết, 
Phạm Vĩnh Cư dịch, Trường Viết văn Nguyễn 
Du, Hà Nội, 1992.

5.	 R. Barthes. Những huyền thoại, Phùng Văn Tửu 
dịch, Nxb Tri thức, 2008.

6.	 M. Bowie. Lacan, Cambridge, MA:  Harvard 
University Press, 1991.

7.	 D. Brewster. A Short Scheme of the True 
Religion, manuscript quoted in Memoirs of 
the Life, Writings and Discoveries of Sir Isaac 
Newton, Edinburgh, 1850.

8.	 J. Derrida. Writing and Difference, trans. Bass, 
Chicago: University of Chicago Press, 1967.

9.	 J. Derrida. Limited Inc. (inc. “Afterword”), ed. 
Graff, trans. Weber, Evanston: Northwestern 
University Press, 1998.

10.	 J. Derrida. Margins of Philosophy, trans. Bass, 
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

11.	 Trần Thái Đỉnh. Triết học Descartes, Nxb Văn 
học, 2005.

12.	 Trần Thái Đỉnh. Triết học hiện sinh, Nxb Văn 
học, 2005.

13.	 Sigmund Freud. Nguồn gốc của văn hóa và tôn 
giáo, Vật tổ và cấm kỵ, Nxb Đại học quốc gia Hà 
Nội, 2001.

14.	 M. Foucault. “The Subject and Power”, Beyond 
Structuralism and Hermeneutics, University of 
Chicago, 1982. 

15.	 G.W.F. Hegel. Hiện tượng học tinh thần, Bùi 
Văn Nam Sơn dịch và chú giải, Nxb Văn học, 
2006.

16.	 Immanuel Kant. Phê phán lý tính thuần túy,  
Bùi Văn Nam Sơn dịch và chú giải, Nxb Văn 
học, 2004.

17.	 Thomas Kuhn. “What Are Scientific Revolutions?”, 
The Probablistic Revolution, Volume I: Ideas 
in History, eds. Lorenz Kruger, Lorraine,  
J. Daston, and Michael Heidelberger, Cambridge, 
MA: MIT Press, 1987. 

18.	 Claude Levy-Strauss, Định chế Totem hiện nay, 
Nguyễn Tùng dịch, Nxb Tri thức, 2017.

19.	 K. Marx, F. Engels. Hệ tư tưởng Đức, Nxb Chính 
trị quốc gia, tái bản 2004.



16

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Tạp chí Khoa học - Trường Đại học Quy Nhơn, 2019, 13(6), 5-16

20.	 K. Marx, F. Engels, V.I. Lenin. Bàn về tôn giáo 
và chủ nghĩa vô thần, Nxb Chính trị quốc gia, 
2001.

21.	 Plato. Cộng hòa, Đỗ Khánh Hoan dịch, Nxb Thế 
giới, 2014.

22.	 Bertrand Russell.  Why I Am Not a Christian, 

London Press: Watts, 1927.

23.	 Schopenhauer. Religion, a Dialogue, Etc 
(illustrated), Full Moon Publications, 2014.

24.	 Richard Tarmas. Quá trình chuyển biến tư tưởng 
phương Tây, Lưu Văn Hy dịch, Nxb Văn hóa 
thông tin, 2008.


