
127

QUY NHON UNIVERSITY
SCIENCEJOURNAL OF

Quy Nhon University Journal of Science, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

From scholar education to liberal education

Chau Minh Hung*

Department of Primary and Preschool Education, Quy Nhon University, Vietnam

Received:10/03/2025; Revised:21/04/2025;
Accepted:13/05/2025; Published:28/08/2025

ABSTRACT

Liberal education is a term that is being used so widely that it has become globalized. Few people are 
aware that liberal ideas came into being and existed for nearly half a millennium in the constant struggle with 
scholastic education. The need to liberate from dogmatic patterns, expand knowledge and stimulate individual 
discovery and creativity became the driving force of a new education. Since the Renaissance and Enlightenment, 
scholar education, despite limit within the doors of the church, has spread outside and persisted in the habits of 
many educators. It is a fact that in educational systems that have not completely abandoned the totalitarian nature 
of scholastic education, the construction of programs and the application of new, modern teaching methods are 
just mechanical formalities. Vietnamese education is approaching European and American liberal education, so 
it is essential to grasp information from the roots of Western ideological revolutions to free itself from traditional 
habits and dogmatic patterns.

Keywords: Scholastic education, liberal education, myth, science.

*Corresponding author. 
Email: chauminhhung@gmail.com



128 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Từ giáo dục kinh viện đến giáo dục khai phóng

Châu Minh Hùng*

Khoa Giáo dục Tiểu học và Mầm non, Trường Đại học Quy Nhơn, Việt Nam

Ngày nhận bài: 10/03/2025; Ngày sửa bài: 21/04/2025;
Ngày nhận đăng: 13/05/2025; Ngày xuất bản: 28/08/2025

TÓM TẮT

Giáo dục khai phóng là thuật ngữ đang được sử dụng phổ biến đến mức toàn cầu hóa. Ít người biết các tư 
tưởng khai phóng đã ra đời và tồn tại với lịch sử gần nửa thiên niên kỷ trong cuộc đấu tranh không ngừng với giáo 
dục kinh viện. Nhu cầu giải phóng khỏi khuôn mẫu giáo điều, mở mang hiểu biết và kích thích khám phá, sáng 
tạo cá nhân trở thành động lực của một nền giáo dục mới. Từ sau thời Phục Hưng và Khai sáng, giáo dục kinh 
viện dù bị giới hạn bên trong cánh cửa nhà thờ, nhưng sức ảnh hưởng của nó vẫn lan tỏa ra bên ngoài và còn tồn 
tại dai dẳng trong thói quen của nhiều nhà giáo dục. Có một sự thật là, những nền giáo dục chưa từ bỏ dứt khoát 
tính chất toàn trị của giáo dục kinh viện thì việc xây dựng chương trình và áp dụng các phương pháp dạy học mới, 
hiện đại chỉ là hình thức máy móc. Giáo dục Việt Nam đang tiếp cận giáo dục khai phóng Âu - Mỹ, rất cần thông 
tin từ cái gốc của các cuộc cách mạng tư tưởng phương Tây để tự giải thoát khỏi thói quen truyền thống và những 
khuôn mẫu giáo điều.

Từ khóa: Giáo dục kinh viện, giáo dục khai phóng, huyền thoại, khoa học.

*Tác giả liên hệ chính. 
Email: chauminhhung@gmail.com

1. DẪN NHẬP

Trong Lời tựa cuốn sách Hệ tư tưởng Đức, K. 
Marx viết: “Cho đến nay, con người luôn luôn 
tạo ra cho mình những quan niệm sai lầm về bản 
thân, về mình hiện đang là như thế hoặc sau này 
sẽ là như thế nào. Họ đã xây dựng những quan 
hệ của họ căn cứ vào những quan niệm của họ 
về thần, về kiểu mẫu của con người, v.v… Những 
sản phẩm của bộ óc của họ đã trở thành kẻ thống 
trị họ. Là những người sáng tạo, họ lại phải cúi 
mình trước những cái họ sáng tạo ra.” 1 Sáng tạo 
tư tưởng và chính mình bị nô lệ bởi tư tưởng là 
bi kịch của những trào lưu triết học sau Hegel. 
Khi “lột xác” để được khai phóng thì chính cái 
gọi là “con người tự do” ấy tự chui đầu vào chiếc 
rọ khuôn mẫu do mình tạo ra một cách phản biện 
chứng. Khi phê phán hệ tư tưởng Đức, Marx 

luôn nhấn mạnh rằng, mọi sự “lột xác” dựa trên 
cái lõi giáo điều chỉ là thay chiếc vỏ bọc hình 
thức, bản chất vẫn không thay đổi. 

Điều K. Marx phê phán phái Hegel trẻ bấy 
giờ cũng là đả kích sâu sắc vào cả nền giáo dục 
kinh viện thống trị nhân loại hàng ngàn năm lịch 
sử. Đức tin vào Thượng đế hay Tinh thần tuyệt 
đối đã tạo nên một thứ lịch sử phản tự nhiên ngay 
cả khi khoa học tự nhiên đang lớn mạnh không 
ngừng. Không ngạc nhiên khi các định luật tự 
nhiên vừa được khám phá lại quay ngược chiều 
đồng hóa với Tinh thần tuyệt đối thần bí. Hậu 
quả là, các “chân lý” được “mặc khải” để tự hào 
rằng, nhân loại chỉ được “khai sáng” nhờ sự giáo 
huấn của những “khuôn mẫu” định sẵn ấy. K. 
Marx kêu gọi: “Chúng ta hãy giải thoát họ khỏi 
những ảo tưởng, những khái niệm, những giáo 



Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138 129
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

điều, những điều tưởng tượng mà cái ách của 
chúng đã giày vò họ.”1  

Điều K. Marx nói vẫn đúng cho đến nay 
khi giáo dục tự cho là “khai phóng” ra đời lại 
biến những bộ óc chưa có cơ hội tiếp cận tận gốc 
lịch sử của tư tưởng khai phóng thành nô lệ hơn 
là làm chủ các sản phẩm người khác đã tạo ra. Sự 
thực, sức nặng của giáo dục kinh viện từng làm 
cho giáo dục khai phóng Âu - Mỹ phải đấu tranh 
vật vã gần nửa thiên niên kỷ.

Có thể nói, từ Enlightening mang nghĩa 
khai sáng tồn tại lâu đời cùng với giáo dục kinh 
viện. Nó khai sáng bằng trật tự của khuôn mẫu 
thần bí, cho nên đầy hoang tưởng. Nó không 
đem lại chút tự do cho con người với khao khát 
được giải phóng thực sự. Khai sáng phải gắn liền 
với tự do, giải phóng, mà từ thường dùng hiện 
nay là Liberal, một sự thay đổi triệt để, thúc lịch 
sử nhân loại vận động bằng sự tự giải thoát khỏi 
các hệ tư tưởng đang thống trị.

2. NỘI DUNG

2.1. Sức nặng thống trị của giáo dục kinh viện

Một trong những lý do giáo dục khai phóng 
vấp phải những trục trặc và vướng mắc kéo dài 
chính là sức nặng thống trị của giáo dục kinh 
viện từng ăn khá sâu trong tâm thức của đa số 
các nhà giáo dục. Rất cần thiết phải vạch ra và 
giải quyết mâu thuẫn giữa giáo dục kinh viện 
(scholastic education) và giáo dục khai phóng 
(liberal education) từng diễn ra trong lịch sử tri 
thức của nhân loại.

Khái niệm kinh viện, gốc Hy Lạp: 
σχολαστικός (scholastikos), chỉ trường học, 
đại học có tính hàn lâm, chính thống, cũng là 
khái niệm được dùng cho cả triết học kinh viện 
(scholasticism). Khái niệm này được Latin hóa 
scholasticus dưới thời thịnh trị của đế chế La 
Mã mà nội dung giảng dạy là những khuôn mẫu 
được cho là kinh điển. Gốc ban đầu là phương 
pháp học tập dưới dạng tranh luận bằng cách 
đặt câu hỏi về một chủ đề, nhưng thực chất ở đó 
các ý kiến trái ngược với tinh thần chính thống 
hoặc bị bác bỏ hoặc bị cho là ngụy biện để đi 

đến thống nhất một chân lý. Đến thời đế chế La 
Mã, các trường đại học ra đời, giáo dục kinh viện 
trở thành một phương pháp học tập với một hệ 
thống tri thức pha trộn giữa thần học Kito giáo 
với triết học cổ điển Hy Lạp.2

Bản thể luận (ontology) và Siêu hình học 
(metaphysics) từng được xem là phương pháp 
luận duy nhất đúng, mẫu mực kéo dài từ thời 
cổ đại đến hết thời trung đại, cũng là cha đẻ của 
giáo dục kinh viện. Không thể tiếp cận giáo dục 
khai phóng bằng việc đi tắt đón đầu hay cắt ngọn 
giáo dục khai phóng ra khỏi cái gốc bản thể luận 
mà nó phản biện.

Một niềm tin vào cái gốc ban đầu toàn 
chân, toàn thiện, toàn mỹ gọi là bản thể (essence), 
từ đó bản thể luận (ontology) ra đời. Huyền thoại 
chính là nền tảng của bản thể luận. Dễ hình dung, 
ở các nền văn minh sơ khai, các huyền thoại ra 
đời như một cách thức nhận thức phổ biến về thế 
giới. Các hiện tượng tự nhiên cho đến những con 
người có công khai thiên lập địa đều được thần 
thánh hóa, vừa để nhận thức, vừa để tôn thờ và 
vừa để noi gương. Sự tôn thờ và noi gương thần 
thánh tự nó hình thành nên các khuôn mẫu giá 
trị, cho cả Chân, Thiện, Mỹ. Học Chân, Thiện, 
Mỹ từ tấm gương thần thánh để làm người ưu tú. 
Ở phương Tây thời Hy Lạp cổ đại, các luận giải 
về chính trị, đạo đức, xã hội kể từ Socrates đến 
Plato đều dựa trên các khuôn mẫu giá trị được 
quy cho là của thần thánh. Hình thức dạy học đối 
thoại nổi tiếng của Socrates khi được ghi lại qua 
sách của Plato với những kết luận cuối cùng của 
“bậc hiền minh nhất thời cổ đại” lại đã trở thành 
giáo điều trong Hàn lâm viện do chính Plato lập 
nên. Hàn lâm viện của Plato dạy toán để học cái 
Chân, dạy luân lý để hướng vào cái Thiện, dạy 
âm nhạc, hội họa để hướng vào cái Mỹ. Mặc dù 
Plato cố gắng giải oan cho vụ án Socrates (bị 
nhà vua buộc tội gieo rắc hoài nghi thần thánh, 
phải uống thuốc độc tự vẫn)3 nhưng tinh thần 
hoài nghi nửa vời kiểu Socrates cũng chấm dứt 
từ đó. Tất cả mọi hoài nghi về thần thánh đều bị 
xem là nguỵ biện. Tại Hy Lạp cổ, ngoài Hàn lâm 
viện của Plato, sau đó thêm học viện Aristotle, 
đã từng có các “nhà thông thái” từ nơi khác đến 



130 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Athens dạy cho người dân về tu từ học để diễn 
giải các hiện tượng tự nhiên, dạy cả kỹ năng sống 
và nghề nghiệp thực tế, nhưng đều bị quy là “nhà 
nguỵ biện”. Gọi là “ngụy biện” vì niềm tin chính 
thống quy chân lý thuộc vào “ý niệm tuyệt đối” 
chứ không phải thực tại khách quan. Tinh thần 
này dựa vào ẩn dụ về cái hang động của Socrates 
được Plato ghi lại. Những tư tưởng hoài nghi về 
thánh thần, khai phóng con người thoát khỏi cái 
bóng đè của thánh thần đều bị cho là báng bổ và 
không ít người bị đưa lên giàn hoả thiêu cùng với 
các trước tác của họ. Điều này lại tiếp tục diễn ra 
dưới thời cai trị của đế chế La Mã và Kito giáo. 
Ban đầu, dưới niềm tin duy nhất về một Chúa 
Trời, thế giới đa thần Hy Lạp và các dân tộc khác 
hoàn toàn bị bác bỏ. Trừ toán học được cho là 
sản phẩm siêu hình của Thượng đế, tất cả các 
khoa học khách quan manh nha từ thời cổ như 
Thiên văn, Vật lý, Hóa học, Sinh học đều bị loại 
ra bên lề giáo dục chính thống, vì mỗi phát hiện 
bí mật trong vũ trụ, trong tự nhiên đều bị cho là 
ảo giác hoặc xâm phạm bí mật của Chúa.4,5

Khi “khảo cổ” về hiệu lực của diễn ngôn, 
M. Foucault cho rằng, chính tiếng nói của quyền 
lực, cùng kỷ luật và hình phạt nghiêm khắc đã 
biến gông xiềng nhà tù thành gông xiềng của 
nhận thức kéo dài từ văn minh cổ đại đến hết 
thời trung đại. Sự sợ hãi làm cho nhân loại không 
dám nghĩ về một điều gì mới ngoài niềm tin về 
thánh thần và các khuôn mẫu định sẵn. Không 
ngạc nhiên khi cả Chân, Thiện, Mỹ đều bị lược 
quy về đạo đức của kẻ mạnh. Huyền thoại và anh 
hùng ca là khuôn mẫu của những “hành vi phi 
pháp”, cổ vũ chiến tranh và bạo lực, tức tội ác 
nhưng lại được tán dương. “Nhìn bề ngoài, đó 
là sự khám phá vẻ đẹp và tính vĩ đại của tội ác; 
thực ra chính là khẳng định rằng sự vĩ đại cũng 
có quyền gây ra tội ác và thậm chí tội ác trở 
thành đặc quyền của những ai thực sự vĩ đại.”6 
Ngay cả Aristotle, cha đẻ của Siêu hình học, khi 
luận giải về những thứ siêu vật chất cũng bị đẩy 
vào cái “đại nguyên nhân”, tức không thoát khỏi 
niềm tin về một bản thể hay cái siêu hình mẫu 
mực ban đầu. Thực chất, đó là khuôn mẫu siêu 
hình thần thánh của Plato chuyển thành khuôn 
mẫu siêu hình vật chất kiểu Aristotle. Kết cục, 

thánh thần vẫn thống trị trong mọi cách tư duy về 
thế giới. Các thí nghiệm, thực nghiệm khoa học, 
dù công khai hay bí mật, đều nằm trong mục 
đích chứng minh về sự hiện hữu của Thượng đế 
hay thánh thần như một niềm tin bất khả kháng. 
Bằng chứng, Aristotle muốn thoát ra khỏi cái 
bóng về một hiện thực trên cao của người thầy 
Plato, phê phán cách tư duy về một Thượng đế 
nắn nên con người bằng vàng hay bằng đất để 
giải thích quan hệ đẳng cấp, tôn ti ở con người 
thế tục, nhưng ông lại coi nhà độc tài như là “cha 
đẻ”, tức Thượng đế nơi trần tục: “Nhà độc tài 
phải lo tô điểm và cải tiến quốc gia, như thể 
mình không phải là nhà độc tài mà là người bảo 
hộ quốc gia. Thêm nữa, nhà độc tài cũng phải 
tỏ ra là một người phục vụ Thượng đế một cách 
nhiệt thành, vì nếu người dân nghĩ rằng người 
cầm quyền là một người có niềm tin và kính phục 
Thượng đế, thì họ sẽ cảm thấy an tâm hơn và 
không sợ bị nhà cầm quyền đối xử bất công, và 
như thế sẽ ít có khuynh hướng làm phản hơn, 
nhất là khi họ nghĩ rằng nhà cầm quyền được 
Thượng đế phù trợ.”7

Aristotle không thoát khỏi mơ tưởng hão 
huyền khi nghĩ ra nhà độc tài tốt bụng ở trần thế 
thay cho Thượng đế trên cao, giống tư tưởng 
“thế thiên hành đạo” của phương Đông. Sự “lột 
xác” cái vỏ tên gọi ấy vẫn giữ nguyên bản chất 
kinh viện.

Sự thống trị của giáo dục kinh viện làm cho 
khoa học dù ra đời rất sớm vẫn không thể thoát 
khỏi cái bóng của huyền thoại và bản thể luận. 
Sự tò mò khoa học của những nhà toán học, vật 
lý học như Thales, Anaximander, Anaximenes, 
Pythagoras… dù tìm cách vật thể hóa, nguyên 
tử hóa các nguyên mẫu thánh thần để giải thích 
cội nguồn vũ trụ, nhưng kết cục vẫn phải thần 
bí hóa những điều nằm ngoài giới hạn hiểu biết: 
"Vào giai đoạn quan yếu này, có sự chồng chéo 
đặc trưng của các phương thức thần thoại và 
khoa học, có thể thấy được trong phát biểu chính 
yếu được gán cho Thales, trong đó ông khẳng 
định cả thực chất nguyên thủy thống nhất và sự 
hiện diện khắp nơi của thần thánh: "Tất cả chỉ là 
nước và thế giới đầy các thần thánh."5



Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138 131
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Các nhà vật lý sau Aristotle vẫn tin về 
một đại vũ trụ vận động không ngừng trong kiến 
tạo của Thượng đế để đi tìm một “động cơ vĩnh 
cửu”. Các nhà hóa học vẫn tin có thể tạo ra vàng 
nhân tạo từ giọt tinh trùng của Ông Trời là thủy 
ngân phối hợp với lưu huỳnh là trứng của Bà 
Mẹ Đất. Điều này, theo Bachelard, đã sinh ra các 
triệu chứng tâm lý và gây cản trở cho sự ra đời và 
phát triển của khoa học khách quan.8

Các phản biện thời cổ đại đều bị xem là 
nguỵ biện, bị kiểm duyệt và loại trừ khỏi hệ 
thống giáo dục chính thống. Các nhà khoa học 
phải mất bao nhiêu thời gian tìm kiếm trong cái 
vòng lẩn quẩn của niềm tin về sự mẫu mực của 
cái gọi là bản thể. Rất nhiều những ngộ nhận 
sai lầm nhưng được tin là đúng. Chỉ một tưởng 
tượng của Aristotle về một Thượng đế cầm chiếc 
compa lấy Trái Đất làm trung tâm, vẽ các đường 
tròn to nhỏ khác nhau cho chu kỳ vận động 
của Mặt Trời và các vì sao mà Thiên văn học 
lẩn quẩn mãi trong cái nhìn biểu kiến nhưng lại 
nhầm tưởng là đã tư duy vào hiện thực của cái 
siêu vật chất. Các tiên đề của Euclid về hình học 
hay phán đoán của Pythagoras về sự mẫu mực, 
chuẩn xác của toán học cũng đã từng cầm tù 
tư duy của nhân loại, đến mức số Pi được phát 
hiện rất sớm cũng bị dìm vào quên lãng. Tương 
truyền Pythagoras đã dìm chết người học trò 
trong bể nước để giấu bí mật, rằng tương quan 
giữa đường tròn và đường kính đã sinh ra một 
con số mà khoảng cách giữa hai đơn vị tưởng rất 
nhỏ trong dãy số là vô hạn.9 Hoạt động bắt chước 
và làm theo khuôn mẫu (mimesis) được xem như 
một thứ phẩm chất và năng lực chung đối với 
người học. Đến thời đế chế La Mã, dưới sự thống 
trị của Kito giáo, dù bài trừ hay dung hợp thần 
học Hy Lạp, kể cả chấp nhận phần nào các thành 
tựu khoa học, thì Kinh Thánh và các bản Phúc 
Âm vẫn luôn được xem là kinh điển trong nhà 
trường, dù là nhà trường tôn giáo hay nhà trường 
thế tục. Các phát minh khoa học trái với giáo lý 
nhà thờ đều bị gạt bỏ, thậm chí bị trấn áp.5

Cũng như vậy, ở phương Đông, bản thể 
luận dù nằm trong nhiều cách diễn giải khác 
nhau của thời “bách gia chư tử” nhưng hoàn 

toàn không thoát ra khỏi khuôn mẫu của Kinh 
Dịch. Đạo với lẽ hài hòa Âm Dương (Nhất Âm 
nhất Dương chi vị Đạo) được xem là cái gốc ban 
đầu trong kiến tạo của thánh hiền. Một Phục Hy 
hay Nữ Oa, sau đó là Nghiêu, Thuấn trong huyền 
thoại, thậm chí là một ông vua nhà Chu nơi thế 
tục đều được xem là mẫu mực. Các luận giải về 
pháp trị, nhân trị, lễ trị, kể cả các vấn đề về sinh 
lý học, y học đều dựa trên Âm Dương luận. Ảnh 
hưởng mạnh mẽ và thống trị lâu dài nhất trong 
lịch sử giáo dục phương Đông là Nho giáo với 
chủ trương “thuật nhi bất tác” (cứ theo gương 
xưa mà làm) của Khổng Tử. Sự nhân danh thánh 
hiền cùng với sự áp đặt khuôn mẫu tôn ti đã làm 
cho giáo dục phương Đông rơi vào giáo điều, 
cứng nhắc đến mức duy trì lâu dài chế độ độc 
tài toàn trị. Đạo trung quân, hiếu nghĩa và trọng 
nam khinh nữ, kể cả nhiều phát minh khoa học 
kỹ thuật ra đời rất sớm ở phương Đông đã không 
có đất sống. Trong lịch sử, người Hán từng có 
những phát minh khoa học khá sớm như thuốc 
nổ, động cơ máy móc, nhưng chủ yếu chỉ áp 
dụng trong chiến tranh mà ít đi vào phục vụ cho 
đời sống dân sinh. Các phát minh sớm ấy không 
có mặt trong giáo dục bởi sự thống trị của các 
loại sách kinh điển như Tứ thư, Ngũ kinh.10,11

Giáo dục nào sinh ra con người và xã hội 
ấy. Không phủ nhận giáo dục kinh viện từng kiến 
tạo nên các khuôn mẫu giá trị để đưa loài người 
từ hỗn mang vào trật tự, nhưng đến lúc các giá 
trị ấy đã hết chức năng lịch sử, hoặc còn chăng 
là những tinh hoa được sàng lọc. Khi Giáo hoàng 
hay các cha cố, ông vua hay người thầy là trung 
tâm, được xem là đại diện cho thánh thần, cũng 
là đại diện cho cái Chân, Thiện, Mỹ thì mọi sáng 
tạo đều bị dập tắt hoặc khó thoát ra ngoài khuôn 
mẫu. Khi giáo dục lấy cái Chân là niềm tin vào 
sự duy nhất đúng ở nơi thánh thần hay người đi 
trước, lấy cái Thiện là trật tự đạo đức ở việc noi 
gương bề trên, lấy cái Mỹ là sự hài hòa ở việc áp 
đặt tinh thần lên trên đòi hỏi của thân xác thì sản 
phẩm do nó tạo ra chỉ có thể là con người công 
cụ, con người máy móc và hoang tưởng. Nói như 
các nhà Hiện sinh luận, giáo dục kinh viện đã 
tạo ra “cái người ta” (Heidegger),12 một cỗ máy 
khổng lồ của bầy đàn (Nietzsche).13 



132 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Góp phần phê phán triết học pháp quyền 
của Hegel, cũng là vạch trần thứ “thuốc phiện” 
của đức tin giáo điều, kinh viện, mà trong bản 
thân nó tự chứa đựng cả hai mặt mâu thuẫn 
“khai sáng” lẫn “mê muội” do thứ khuôn mẫu 
trật tự được tạo ra như là chân lý duy nhất, K. 
Marx viết: “Sự nghèo nàn của tôn giáo vừa là 
biểu hiện của sự nghèo nàn hiện thực, vừa là sự 
phản kháng chống sự nghèo nàn hiện thực ấy. 
Tôn giáo là tiếng thở dài của chúng sinh bị áp 
bức, là trái tim của thế giới không có trái tim, 
cũng giống như nó là tinh thần của những trật tự 
không có tinh thần. Tôn giáo là thuốc phiện của 
nhân dân.”14

Điều này giáo dục Âu - Mỹ đã nỗ lực vượt 
qua trong cuộc chiến khai phóng gần nửa thiên 
niên kỷ, nhưng với các quốc gia đang phát triển 
thì khuôn mẫu của giáo dục kinh viện tưởng già 
cỗi vẫn cắm rễ khá sâu và có nguy cơ tái sinh 
mạnh mẽ trong tâm thức của những nhà giáo 
dục. Riêng đối với người học thì việc làm theo 
khuôn mẫu như một cơ chế tự động của vô thức 
đã kéo dài suốt nhiều năm hơn là đã có ý thức về 
khả năng tự chủ, sáng tạo.

2.2. Nửa thiên niên kỷ cho giáo dục khai 
phóng Âu - Mỹ

Giáo dục khai phóng, nếu tính khởi đầu là từ trào 
lưu Phục hưng (thế kỷ 13 - 16), kéo dài qua thời 
Khai sáng (thế kỷ 17 - 18), cho đến khi thành 
hình như hiện nay, đã mất gần nửa thiên niên kỷ. 
Điều đó muốn nói rằng, giải phóng con người, 
nếu triệt để phải bắt đầu từ giải phóng tinh thần, 
là không dễ, nếu không nói nhân loại phải đấu 
tranh và trả giá bằng máu.

Các tư tưởng khai phóng có từ thời dân 
chủ Athens, được làm sống lại bởi phong trào 
Phục hưng và đánh dấu bằng cuộc cách mạng 
Khai sáng thế kỷ 17, 18. 

Những nỗ lực giải đáp sự tò mò khoa học 
đã nâng trí tuệ Hy Lạp từ trong cái bóng u minh 
của huyền thoại bước ra ánh sáng bằng cách giải 
thích tự nhiên và vũ trụ thông qua quan sát và 
luận lý logic. Những cách giải thích dựa trên 
trực quan và tư duy đã giúp con người rũ bỏ dần 

những yếu tố huyền thoại. “Thế là chủ nghĩa 
thực nghiệm của khoa học tự nhiên sơ đẳng đã 
ra đời. Và sự thông minh độc lập của con người 
lớn mạnh lên, còn quyền lực tối cao của các 
thánh thần cũ thì yếu dần”, Richard Tarnas nhận 
định như vậy khi khảo sát toàn bộ chuyển biến 
của lịch sử tư tưởng phương Tây.5

Cái tên “Phục hưng” hình như không 
phải làm sống lại toàn bộ tư tưởng thời cổ như 
nhiều người đã nhầm mà làm sống lại những 
phản biện từng bị xem là nguỵ biện của thời cổ 
Hy Lạp. Khảo cổ học vật chất lẫn tri thức đã lật 
lên nhiều lớp văn hóa vật thể lẫn các tư tưởng 
tiên phong bị giáo dục kinh viện chôn vùi. Đó là 
một Heraclitus (trong cùng hệ tư duy của những 
nhà duy vật sơ khai như Thales,   Democritus, 
Anaximander, Anaximenes…) đã để lại phát 
ngôn bất hủ: “Không ai tắm hai lần trên một 
dòng sông”. Cha đẻ của phép biện chứng không 
chỉ hoài nghi về sự tồn tại của thánh thần hay 
một khuôn mẫu ban đầu mà dứt khoát về một sự 
tồn tại, thống nhất và biến hóa của năng lượng 
vật chất qua hình tượng ngọn lửa bất diệt: “Thế 
giới này chỉ là một đối với mọi cái. Không do một 
thần thánh hay một người nào đó sáng tạo ra nó, 
nhưng nó mãi mãi đã, đang và sẽ là ngọn lửa 
vĩnh cửu, như là độ đo của những cái đang rực 
cháy, và mức độ của những cái đang lụi tàn.”15 
Đó là một Xenophanes dám đưa thần thánh vào 
hài kịch với lời mỉa mai: “Thần thánh là biểu 
trưng của con người, vì vậy con người như thế 
nào thì thần thánh cũng như thế ấy, có quần áo, 
có ngôn ngữ, có thân thể. Người Ethiopia khẳng 
định rằng các vị thần của họ có  mũi  hếch và 
đen đúa như họ. Người Phracxi lại cho rằng vị 
thần của họ có mắt xanh và tóc quăn giống họ... 
Nếu như con bò, con ngựa giống như con người, 
chúng có thể vẽ bằng tay, chúng biết vẽ và làm 
ra các tác phẩm nghệ thuật thì ngựa sẽ vẽ thần 
thánh của ngựa giống con ngựa, thần thánh của 
bò sẽ giống như bò, và chúng  sẽ vẽ thân thể thần 
thánh của chúng giống hình hài của bản thân 
chúng.”16 Đó là một Herodotus bị quy tội “Cha 
đẻ của dối trá” khi xem niềm tin không phải là 
chân lý, cái thiện, cái mỹ, tất cả đều do các cộng 



Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138 133
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

đồng khác nhau kiến tạo khác nhau trong tính 
tương đối của nhận thức. Toàn bộ ghi chép trong 
lịch sử của ông về các dân tộc muốn nói rằng, 
nếu dân tộc khác tin vào những điều khác với 
anh, vậy làm sao anh biết rằng những niềm tin 
của anh là đúng? Làm sao anh biết được những 
niềm tin của một ai đó là đúng? Lẽ nào có vô 
số Thượng Đế và thánh thần khi mỗi dân tộc, 
mỗi vùng đất có những Thượng Đế và thánh 
thần khác nhau?17 Đó là một Protagoras bị quy 
là “nhà nguỵ biện” khi tuyên bố không phải 
thánh thần mà “con người là thước đo của vạn 
vật.”18 Tư tưởng lấy con người là trung tâm đã 
đưa các nghệ sỹ Phục hưng đến mệnh đề: “Con 
người là kiểu mẫu của muôn loài, vẻ đẹp của thế 
gian” (Hamlet, Shakespeare). Đó không là con 
người của tinh thần trừu tượng mà là con người 
của thân xác trần tục, tự nó mang tinh thần của 
Thượng Đế thiêng liêng, còn ham muốn tội lỗi 
chính là hiện thân của tinh thần Satan như chính 
Kinh Thánh đã ghi nhận. “Thân xác của người 
đàn bà là kiệt tác của Tạo hóa, còn ý thức về sự 
tà dâm là sản phẩm của kẻ lưu manh”, họa sĩ 
Goia đã khẳng định như vậy khi bị tòa dị giáo 
đưa lên giàn hỏa thiêu.19 Các phát minh về thiên 
văn của Copernicus, Galileo và Kepler, về nguồn 
gốc loài người của Darwin xóa dần hoang tưởng 
về một kiến tạo vũ trụ và con người theo tinh 
thần Thượng Đế, buộc nhân loại phải đối mặt với 
cuộc sống trần tục của mình, như các nhà “ngụy 
biện” thời cổ đã từng phản biện.

Người phản biện rốt ráo thần học, buộc 
Giáo hội Rome phải dung hợp thần học Kito giáo 
với khoa học tự nhiên chính là Ockham với “lưỡi 
dao cạo” nổi tiếng. Là một linh mục, một nhà 
thần học, nhưng Ockham lại lột trần những ngụy 
tín trong các giả thuyết và diễn giải hoang đường 
của thần học Kito giáo.5 Bắt đầu từ gợi mở truy 
tìm sự thực của Thomas Aquinas cho đến lưỡi 
dao cạo của Ockham, khoa học thực chứng ra 
đời, khai phóng loài người thoát khỏi thứ logos 
đồng nghĩa với thần ngôn (còn gọi là sự mặc 
khải chân lý).

Tinh thần khai phóng phát triển mạnh mẽ 
thời Khai sáng (thế kỷ 17 - 18) và chính thức 

được đặt tên cho một nền giáo dục mới, đối lập 
với giáo dục kinh viện. Thực chất tinh thần khai 
phóng từng có trong thời trung cổ, tồn tại ngay 
trong lòng giáo dục kinh viện. Tại các trường đại 
học ở Ý, Pháp, Tây Ban Nha và Anh, bên cạnh 
môn học chính là thần học Kito giáo, các môn 
học gọi là khai phóng bao gồm Pháp luật, Y học 
được đưa vào chương trình để hòa giải giữa giáo 
điều Kito giáo với khoa học cổ đại Hy Lạp, đặc 
biệt là Metaphysics (siêu hình học) của Aristotle. 
Thời Khai sáng, bắt đầu từ R. Decartes, với tư 
tưởng “Thượng Đế hiện hữu trong tinh thần con 
người”, “Tôi tư duy, vậy tôi tồn tại”, các cá nhân 
tìm lại chính mình (tinh thần Thượng Đế) bằng 
cuộc tìm kiếm vô tận.20 Cuộc tìm kiếm vô tận ấy 
sinh ra “con người tự do” và khái niệm Sáng tạo 
(Creatio/Creativity) vốn chỉ dành cho Thượng 
Đế đã được các triết gia đoạt lấy cho con người, 
thay thế khái niệm Mimesis. 21

Thuyết nhân loại hóa (anthropomorphisme) 
của Hume vừa kế thừa tư tưởng lấy con người 
làm trung tâm của trào lưu Phục hưng, vừa lật 
ngược bản thể luận của Plato lẫn Thượng đế toàn 
thiện toàn mỹ của Kito giáo, vừa phản biện rốt 
ráo cả quyết định luận nhân quả của siêu hình 
học Aristotle. Thần thánh chẳng qua là sự nhân 
hình hóa lẫn nhân tính hóa thế giới tự nhiên.22

J. Rousseau, với Éminle hay là về giáo 
dục, tấn công trực diện vào giáo dục kinh viện. 
Ông gọi đó là “nền giáo dục gia công”, “giáo 
dục nhồi sọ” biến con người thành công cụ hơn 
là sáng tạo, “những ý tưởng đầu tiên của trẻ là 
những ý tưởng về quyền lực và sự khuất phục! 
Nó bị hạ lệnh trước khi biết nói, nó vâng theo 
trước khi có thể hành động; và đôi khi người ta 
trừng phạt nó trước khi nó có thể biết lỗi, hoặc 
nói đúng hơn là có thể phạm lỗi. Như vậy là 
người ta sớm rót vào trái tim non nớt của nó 
những đam mê mà sau đó người ta quy tội cho tự 
nhiên, và sau khi nhọc công làm nó thành tai ác, 
người ta lại phàn nàn vì thấy nó tai ác!”. Hậu 
quả tất yếu là tạo ra một sản phẩm “vừa là nô 
lệ vừa là bạo chúa, đầy kiến thức và thiếu lương 
tri, bạc nhược về thể chất cũng như tâm hồn, và 
bị quăng vào xã hội.”23



134 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

Vào thế kỷ 19, những nhà tư tưởng như J. 
H. Newman, Th. Huxley và F. D. Maurice đã cổ 
vũ cho giáo dục khai phóng. W. G. Eady định 
nghĩa giáo dục khai phóng là giáo dục cho chính 
nó và cho sự trau dồi cá nhân, trong đó bao gồm 
việc giảng dạy các giá trị. Các giá trị không 
phải là khuôn mẫu mà gắn liền với sự phát triển  
cá nhân.24

Các triết gia Hiện tượng luận, kể từ M. 
Heidegger luận về cái tôi chủ thể tự giải thoát 
ra khỏi cái người ta, tức khuôn mẫu trừu tượng, 
hình ảnh một Thượng Đế toàn thiện toàn mỹ của 
bản thể luận chỉ còn trong niềm tin mờ nhạt của 
tín đồ Thiên Chúa giáo cho đến khi Nietszche 
tuyên bố Thượng Đế chết. Bởi lẽ, “Vị Thượng Đế 
đó chỉ là con người, là mảnh vụn thảm thương 
của một con người và một “ngã thể”: vị Thượng 
Đế hình ma bóng quế ấy sinh từ mớ tro lạnh và 
từ lò than hồng của chính ta”. Nietzsche phê 
phán cả đạo đức học Socrates lẫn luân lý Kito 
giáo và kêu gọi “Con người là một cái gì phải 
vượt qua.”13 Cái gì phải vượt qua ấy chính là con 
người tầm thường, bầy đàn, thậm chí là đồ vật 
vô tri như J.P. Sartre mỉa mai trong Buồn nôn, kể 
cả phải vượt qua chính mình, tức tôi phát triển 
khác tôi. Nietzsche cũng cho rằng, ngay cả khoa 
học được xem là phát hiện ra sự thật, khi bị định 
kiến về những thứ siêu hình chi phối, cũng bị 
rơi vào sai lạc: “Từ trước đến nay, mọi khoa học 
đều được phát triển song hành với ý thức sai lạc. 
Hãy đập vỡ, đập vỡ cho ta những bảng giá trị cũ, 
hỡi các người, là những kẻ giác ngộ tri thức.”13 

Trào lưu chống lại bóng ma Thượng Đế 
ám ảnh thân phận con người đến chi phối tri thức 
luận vẫn tiếp tục kéo dài đến hồi quyết liệt khi 
phân tâm học chứng minh, Thượng Đế chỉ là 
“người cha nguyên thủy”, tức trần tục, được suy 
tôn thành thánh thần. Đó là người cha già nua, 
bất lực, cho nên sinh ra vô số luật cấm và đẩy 
con người vào các triệu chứng tâm thần hoang 
tưởng hơn là “khải huyền”.25

Đến lượt K. Marx, trên tinh thần duy vật 
biện chứng, đảo lộn cả phủ định biện chứng duy 
tâm của Hegel, Marx bác bỏ cái nhà nước pháp 

quyền theo luật trời mà tôn giáo nhân danh, xem 
bản chất của tự nhiên là đa dạng, tự do và bình 
đẳng, tinh thần con người không là “tinh thần 
của thứ trật tự không có tinh thần”. Con người 
với tư cách là chủ thể làm thay đổi cả tự nhiên 
bằng nhận thức, khám phá và sáng tạo ra tự nhiên 
thứ hai mang tinh thần của chính mình và phục 
vụ cho cuộc sống của con người. Luật xã hội tôn 
trọng luật tự nhiên, sự tha hóa của con người gắn 
liền với tiến hóa, và chủ nghĩa cộng sản khoa học 
xóa bỏ quan hệ tôn ti để tìm lại bản chất tự nhiên 
của con người là tự do và bình đẳng. Tự do là 
điều kiện thiết yếu của sáng tạo. “Chừng nào chế 
độ cũ, với tính cách là trật tự thế giới đang tồn 
tại, đấu tranh chống lại cái thế giới vừa mới sinh 
ra, thì sự lầm lạc ở phía cái chế độ cũ ấy không 
phải là sự lầm lạc của cá nhân mà là sự lầm lạc 
có tính chất lịch sử toàn thế giới.”14 Marx là nhà 
khai phóng triệt để bằng phủ định dứt khoát mọi 
thứ trật tự của khuôn mẫu kinh viện, dù được 
lột xác bằng mọi hình thức nào đi nữa cũng làm 
cho lịch sử rơi vào bi hài kịch của sự tiến thoái 
lệch lạc.

Khi nhà nước Liên bang Hoa Kỳ ra đời, có 
hơn 10.000 triết gia thực dụng đã nỗ lực chống 
lại những hoang tưởng về phẩm chất toàn diện 
của con người tuân theo khuôn mẫu trật tự mà 
bản thể luận và siêu hình học tạo ra. Khoa học 
tồn tại độc lập với tôn giáo và trở thành nội dung 
chính trong giáo dục khai phóng. Hoa Kỳ phát 
triển mạnh mẽ nhờ một nền giáo dục dựa vào 
khoa học thực chứng và sự phát triển cá nhân, 
và từ đó ảnh hưởng khắp châu Âu, lan sang Nhật 
Bản và Hàn Quốc.

John Dewey là triết gia, nhà giáo dục 
thực dụng có hệ thống. “Giáo dục là cuộc sống”, 
không thể tách giáo dục ra khỏi nhu cầu từ cuộc 
sống khi chương trình và sách giáo khoa nhồi 
quá nhiều tri thức kinh viện, phi thực tế. Giáo dục 
cần khu biệt hóa, cá nhân hóa chứ không phải áp 
đặt khuôn mẫu chung.26 Dewey tin rằng triết học 
giữ một vai trò then chốt trong một nền dân chủ 
đầy sáng tạo bằng cách đóng góp vào mọi loại 
nhận thức: đạo đức học, nghệ thuật học, giáo dục 
học và khoa học. Tất nhiên đó là triết học thực 



Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138 135
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

dụng, khác với triết học hàn lâm dưới dạng thần 
học hay tôn giáo. Tại Trường Thực nghiệm của 
Dewey ở Đại học Chicago, trẻ em được khuyến 
khích giải quyết những vấn đề bằng cách phát 
minh ra những giả thuyết và kiểm sai. Ở đó, nghệ 
thuật cũng được khuyến khích vì nó kích thích 
những giải pháp hư cấu cho những vấn đề độc 
đáo của sáng tạo. Không phải người dạy đóng 
vai trò trung tâm để hướng về quá khứ tự cho 
là mẫu mực mà người học đóng vai trò trung 
tâm, học gắn liền với sáng tạo để kiến tạo cuộc 
sống tương lai với tất cả những thay đổi đa dạng 
và khác biệt. Khi xem “giáo dục xét như là sự 
tăng trưởng” Dewey nói: “Có một nguy cơ luôn 
tồn tại rằng tính độc lập [tức không bị lệ thuộc] 
ở một cá nhân càng cao thì năng lực xã hội ở 
người đó càng giảm đi”, “lợi thế của đứa trẻ là 
nó có vô số kinh nghiệm đi kèm theo những phản 
ứng ấy, dẫu cho đứa trẻ ở vào một tình thế bất 
lợi tạm thời bởi các phản ứng giao cắt lẫn nhau. 
Khi học một hành động, thay vì có hành động ấy 
được đưa ra sẵn, người ta nhất thiết phải học 
cách thay đổi các yếu tố cấu thành hành động ấy, 
kết hợp chúng theo những cách khác nhau tùy 
theo sự thay đổi của hoàn cảnh. Khi con người 
học [làm] một hành động, nó có khả năng tiến 
bộ liên tục nhờ sự kiện rằng nó phát triển những 
phương pháp đủ tốt để sử dụng trong những tình 
huống khác.”27

Tư tưởng ấy bắt gặp A. Whitehead, triết 
gia, nhà giáo dục người Anh, với nỗ lực phê phán 
giáo dục kinh viện còn tồn tại dai dẳng cầm tù trí 
tuệ con người. Cần giải quyết mâu thuẫn giữa rèn 
luyện phẩm chất và phát triển năng lực: “Phản 
đề trong giáo dục tự do và kỷ luật không quá gay 
gắt như một sự phân tích logic về ý nghĩa của hai 
thuật ngữ ấy có thể khiến ta tưởng tượng. Tâm 
trí học sinh là một thể hữu cơ đang phát triển. 
Một mặt, nó không phải là một cái hộp để ta nhồi 
nhét thô bạo những ý tưởng xa lạ vào đó, mặt 
khác, sự sở đắc kiến thức một cách có tổ chức 
là thực phẩm tự nhiên cho một trẻ thông minh 
đang phát triển. Vì thế, mục tiêu của một nền 
giáo dục được xây dựng một cách lý tưởng phải 
là: kỷ luật phải là vấn đề tự nguyện của tự do lựa 

chọn, và tự do phải làm tăng thêm khả năng trở 
thành trọng điểm cho kỷ luật. Hai nguyên tắc 
này, tự do và kỷ luật, không phải là những cái 
đối kháng, nhưng phải được điều chỉnh trong 
cuộc sống của trẻ sao cho chúng phù hợp với 
một sự dao động tự nhiên, tiến và lùi của một 
tính cách đang phát triển.”28 

Các nhà giáo dục Nhật Bản phát triển tư 
tưởng này bằng “giáo dục không la mắng”29 
và “kỷ luật trong nụ cười”30 vừa phát triển cá 
nhân một cách thực dụng nhưng cũng đầy tính 
nhân văn.

Cùng quan điểm với Whitehead, trong 
Phương pháp dạy học hiệu quả, Carl Rogers 
đặt vấn đề xác lập mối quan hệ giữa “tự do bên 
ngoài” và “tự do nội tâm”: “Đặc tính căn bản 
của con người được khuyến khích trong khóa 
trình này là con người được tự do khám phá mục 
tiêu, nhu cầu và tư tưởng của mình. Có hai loại 
tự do. Tự do bên ngoài (academic freedom) và tự 
do nội tâm (inner freedom). Tự do bên ngoài cho 
phép sinh viên và giáo sư được biểu lộ tư tưởng 
của mình mà không bị áp lực nào từ bên ngoài. 
Tự do nội tâm là giảm thiểu áp lực nội tâm, là 
cảm thấy “Tôi là tôi.”31

Bản dịch của Cao Đình Quát gây khó 
hiểu về cái gọi là “tự do bên ngoài”. Nên hiểu 
academic freedom, đúng nghĩa Rogers dùng là tự 
do học thuật, tức không bị các áp lực của những 
kiến thức đã có, dù các kiến thức ấy từng mặc 
định là mẫu mực hay chân lý. Thoát khỏi áp lực 
bên ngoài của những kiến thức định sẵn, cá nhân 
tất làm chủ bản thân, tức tự do bên trong (inner 
freedom), “tôi là tôi”, từ cảm xúc đến tư tưởng, để 
cá nhân tự do quan sát, tự do khám phá và sáng 
tạo mà không bị đồng hóa với kẻ khác, cái khác.

Đối với một Nền sư phạm đại học, theo 
các nhà giáo dục Mỹ, “tình thế buộc phải thay 
đổi” theo nhu cầu của cuộc sống hiện đại: “Vì bị 
giam hãm trong những hệ thống giá trị và những 
tri thức của họ (học sinh, sinh viên, công nhân 
viên chức, những nhà nghiên cứu), tất cả những 
thành phần trên đều cảm thấy cần thiết phải tìm 
ra một lối thoát, không phải là lối thoát tới chân 



136 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

lý, mà là một cuộc du hành mới”, “Bằng những 
cách thức riêng, tất cả những thành phần trên tư 
duy và cảm nhận sự phức tạp, họ đặt ra những 
câu hỏi, chất vấn, và họ biến đổi các quy tắc.”32

Năm 2014, hai nhà kinh tế học Stiglitz và 
Greenwald cho xuất bản cuốn sách Xây dựng xã 
hội học tập, Cách tiếp cận mới cho tăng trưởng, 
phát triển và tiến bộ xã hội với quan điểm rằng, 
muốn xây dựng một xã hội học tập, các chính 
phủ nhất thiết phải ban hành được những chính 
sách gắn liền các lĩnh vực thương mại, công 
nghiệp, sở hữu trí tuệ và các lĩnh vực quan trọng 
khác đang và sẽ diễn ra. Mọi chính sách đều ảnh 
hưởng tới động cơ học tập, trong đó chính sách 
nhân sự đóng vai trò quyết định, thúc đẩy các cá 
nhân tham gia học tập để thay đổi cuộc sống của 
mình và toàn xã hội.33

Những cải cách giáo dục của Hoa Kỳ và 
các nước chịu ảnh hưởng Hoa Kỳ bắt đầu từ 
kinh nghiệm của các nhà khoa học và giáo dục. 
Họ thực nghiệm các phương pháp mới và phổ 
biến thành trào lưu dạy học phát triển năng lực. 
Các mô hình tổ chức lớp học, các phương pháp 
dạy học hiện đại ra đời trong sự cạnh tranh chất 
lượng giữa các nhà trường đã biến tư tưởng khai 
phóng thành hiện thực.

Hiệp hội các Trường và Viện Đại học 
Hoa Kỳ (Association of American Colleges and 
Universities) mô tả giáo dục khai phóng là “một 
triết lý giáo dục cung cấp cho các cá nhân một 
nền tảng kiến thức rộng và những kỹ năng có 
thể chuyển đổi được, và một cảm nhận mạnh mẽ 
về các giá trị, đạo đức, và sự can dự vào đời 
sống công dân...”, “Phạm vi của giáo dục khai 
phóng thường mang tính đa nguyên và toàn cầu; 
nó có thể bao gồm một chương trình học giáo 
dục tổng quát cung cấp cơ hội tiếp cận nhiều 
lĩnh vực học thuật và nhiều chiến lược học tập, 
bên cạnh chương trình học chuyên sâu trong ít 
nhất một lĩnh vực học thuật nào đó.” (theo link: 
https://www.aacu.org/trending-topics/what-is-
liberal-education) 

Có thể hình dung, giáo dục khai phóng 
dần dần thay thế giáo dục kinh viện, nhưng phải 

qua lộ trình nửa thiên niên kỷ. Sau những cuộc 
trừng phạt đối với những tư tưởng, những phát 
kiến nằm ngoài giáo dục kinh viện là sự thỏa 
hiệp bằng cách dung hòa Kinh Thánh với khoa 
học tự nhiên, Giáo hội Rome cho phép thực hành 
những cuộc thảo luận khoa học nằm ngoài phạm 
vi nhà thờ. Bản thể luận và Siêu hình học vẫn có 
một chỗ đứng nhất định trong giáo dục hàn lâm, 
nhưng ảnh hưởng của những phát minh khoa 
học đã từng bước đẩy lùi giáo dục kinh viện vào 
phạm vi của giáo dục tôn giáo. Các nhà trường 
hiện đại ra đời và phát triển, một mặt vẫn giáo 
dục phẩm chất theo tinh thần tôn giáo kết hợp 
với đạo đức mới của thị trường tự do, mặt khác 
được quyền phát triển năng lực cá nhân: năng 
lực của những sáng tạo nằm ngoài các quy phạm 
từng được cho là toàn chân, toàn thiện, toàn mỹ.

3. KẾT LUẬN

Bản lược khảo trên, dù chưa đầy đủ nhưng có 
tính hệ thống theo diễn biến lịch sử, cho thấy 
những vướng mắc và động lực giải thoát của 
các tư tưởng khai phóng cùng sự chuyển biến 
của giáo dục hiện đại. Bản thể luận, bao gồm 
đức tin huyền thoại, tôn giáo và thần học, kể cả 
siêu hình học, từng khai sáng nhân loại từ bóng 
tối hoang dã vận động đến cuộc sống văn minh, 
nhưng khuôn mẫu của những thứ được cho là 
“mặc khải” đó đã thành gông xiềng mà nhân loại 
phải vật vã với sức nặng của nó để tìm đường 
giải phóng. Lộ trình lịch sử suốt hàng ngàn năm 
đó để lại một bài học nhận thức quý giá cho nhân 
loại tiếp bước bằng những cuộc cách mạng khai 
phóng thực sự mà giáo dục đến lúc phải đóng vai 
trò tiên phong trong sự truyền bá và thực hành 
tư tưởng.

Các khám phá tự nhiên của những nhà 
khoa học luôn có những lối rẽ để giải thoát ra 
khỏi những định lý, định luật vật chất thông 
thường, huống hồ là những thay đổi bất ngờ của 
đời sống xã hội hiện đại lại rất cần những bước 
ngoặt thay đổi của nhận thức về xã hội và nhân 
văn. Ở nền giáo dục của những nước đang phát 
triển, việc đi tắt đón đầu là cần thiết, nhưng khi 
cắt đứt khỏi gốc rễ của lịch sử tư tưởng, tất yếu 



Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138 137
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

chuốc thảm họa khác là tự nó cắm rễ hay ký sinh 
lại cái gốc của giáo dục kinh viện từng kiểm 
soát não bộ của cả cộng đồng. Có nghĩa là, nền 
giáo dục đó vẫn lối tư duy giáo điều, áp đặt về 
các khuôn mẫu toàn chân, toàn thiện, toàn mỹ 
truyền thống, nhưng lại lắp ghép vào các khuôn 
mẫu mới mà các nước phát triển đã làm. Điều đó 
chẳng khác gì một sự lột xác hình thức nhưng 
bản chất vẫn giữ nguyên, như K. Marx, F. Engels 
đã phê phán trong Hệ tư tưởng Đức. Đi tắt, đón 
đầu thì tưởng nhanh, nhưng không chừng sẽ bị 
chậm lại hàng trăm năm nữa, nếu không hình 
thành ở nhà giáo dục tinh thần khai phóng đúng 
nghĩa. Theo cách nói của Nietzsche, anh ta phải 
luôn ý thức rằng, cá nhân mình cũng là một cái 
gì phải vượt qua – cái gì ấy là khuôn mẫu thống 
trị trong anh ta rồi áp đặt cho người học. Không 
có giáo dục khai phóng thực sự nếu vẫn cóp và 
dán theo mẫu, dù là khuôn mẫu mới sáng tạo ra 
nhân danh hiện đại.

Ở Việt Nam, giáo dục khai phóng được 
cụ thể hóa thành dạy học phát triển năng lực. 
Những mô hình tổ chức lớp học như thảo luận 
nhóm, VNEN, các phương pháp dạy học như 
Khăn trải bàn, Tay nặn bột, Phương pháp tương 
tác hiệu quả, STEAM… đang được áp dụng là 
một phần hiện thực hóa các tư tưởng giáo dục 
khai phóng đã ra đời trong bối cảnh gần nửa thiên 
niên kỷ đấu tranh không mệt mỏi với nền giáo dục 
kinh viện. Những vướng mắc, thiếu hiệu quả, nếu 
không nói là chuốc hậu quả, do thói quen giáo 
dục kinh viện và do sao chép những khuôn mẫu 
người ta đã làm. Giáo dục khai phóng phải được 
hiểu là giáo dục mở, bắt đầu bằng giải phóng triệt 
để từ người dạy đến người học thoát khỏi các áp 
đặt hàn lâm để đi đến sáng tạo trên nhu cầu phát 
triển cá nhân và kinh tế - xã hội toàn cầu./.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

1.	 	 K. Marx, F. Engels. Hệ tư tưởng Đức, Nxb Chính 
trị Quốc gia, Hà Nội, 2004.

2.	 	 W. Turner.  Scholasticism, Robert Appleton 
Company, New York, 2022.

3.	 	 Plato. Cộng hòa (Đ. K. Hoan dịch), Nxb Thế 
giới, Hà Nội, 2014.

4.	 	 Plutarch. Sự hưng thịnh và suy tàn của Athens, 
Nxb Thế giới, Hà Nội, 2019.

5.	 	 R. Tarnas. Quá trình chuyển biến tư tưởng 
phương Tây, những tư tưởng đã định hình trong 
thế giới quan chúng ta, Nxb Văn hóa Thông tin, 
Hà Nội,  2008.

6.	 	 M. Foucault. Giám sát và hình phạt, nguồn gốc 
của nhà tù, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2022.

7.	 	 Aristotle. Chính trị luận, Nông Duy Trường dịch 
và chú giải, Nxb Thế giới, Hà Nội, 2013.  

8.	 	 G. Bachelard. Sự hình thành tinh thần khoa học, 
góp phần phân tâm luận về sự hiểu biết khách 
quan, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2009.

9.	 	 D. Robinson, J. Groves. Nhập môn triết học, 
Nxb Trẻ, Hà Nội, 2009.

10.		 W. Durant. Lịch sử văn minh Trung Hoa, Nxb 
Hồng Đức, Hà Nội, 2018.

11.		 K. Slocum. Văn minh trung cổ, Nxb Từ điển 
Bách khoa, Hà Nội, 2012. 

12.		 M. Heidegger. Vật, Xây ở suy tư, nguồn gốc của 
tác phẩm nghệ thuật, tồn tại và thời gian, Nxb 
Hồng Đức, Hà Nội, 2021. 

13.		 F. Nietzsche. Zarathustra đã nói như thế, Nxb 
Văn học, Hà Nội, 1999.

14.		 K. Marx, F. Engels, V. I. Lenin. Bàn về tôn giáo 
và chủ nghĩa vô thần, Nxb Chính trị Quốc gia, 
Hà Nội,  2001.

15.		 N. V. Thông, T. V.Trung. Lịch sử triết học Hi-La, 
Tủ sách Đại học Tổng hợp Hà Nội, Hà Nội, 
1990.

16.		 C. H. Khan. Xenophanes,  Who's who in the 
classical world, Oxford University Press, USA, 
2000. 

17.		 Herodotus. Lịch sử, Nxb Thế giới, Hà Nội, 2019.

18.	 N. 	 T. Dũng. Lịch sử triết học phương Tây,  Nxb 
Khoa học xã hội, Hà Nội, 2015.

19.	 S. Edwards. Bức họa MaJa khỏa thân, Nxb Văn 
nghệ TP. Hồ Chí Minh, TP. Hồ Chí Minh, 2001.

20.	 J. Cottingham, R. Stoothoff, D. Murdoch, A. 
Kenny. The philosophical writings of descartes, 
v. I, II, Cambridge University Press, Cambridge, 
1991. 



138 Tạp chí Khoa học Trường Đại học Quy Nhơn, 2025, 19(4), 127-138
https://doi.org/10.52111/qnjs.2025.19410

TRƯỜNG ĐẠI HỌC QUY NHƠN
KHOA HỌCTẠP CHÍ

21.	 S. Halliwell. The aesthetics of mimesis, ancient 
texts and modern problems, Princeton University 
Press, UK, 2002.

22.	 R. J. Fogelin. Hume’s scepticism, Cambridge 
University Press, England, 1993.

23.	 J. J. Rousseau. Émile hay là về giáo dục, Nxb Tri 
thức, Hà Nội, 2010.

24.	 J. F. C. Harrison. A history of the working men's 
college (1854 - 1954), Routledge Kegan Paul, 
London, 1954.

25.	 S. Freud. Nguồn gốc của văn hóa và tôn giáo 
(Vật tổ và Cấm kỵ), Nxb Đại học Quốc gia Hà 
Nội, Hà Nội, 2001. 

26.	 J. Dewey. Cách ta nghĩ, Nxb Tri thức, Hà Nội, 
2014.

27.	 J. Dewey. Dân chủ và giáo dục, Nxb Tri thức, 
Hà Nội, 2014.

28.	 A. N. Whitehead. Những mục tiêu của giáo dục 
và các tiểu luận khác, Nxb Hồng Đức, Hà Nội,  
2017.

29.	 N. Hirai. Giáo dục không la mắng, Nxb Tổng 
hợp TP. Hồ Chí Minh, TP. Hồ Chí Minh, 2019.

30.	 N. Hirai. Kỷ luật trong nụ cười, Nxb Tổng hợp 
TP. Hồ Chí Minh, TP. Hồ Chí Minh, 2019. 

31.	 C. Rogers. Phương pháp dạy và học hiệu quả, 
Nxb Trẻ, TP. Hồ Chí Minh, 2001.

32.	 P. Dupont, M. Ossandon. Nền sư phạm đại học, 
Nxb Thế giới, Hà Nội, 2003.

33.	 J. E. Stiglitz, B. C. Greenwald. Xây dựng xã 
hội học tập, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật,  
TP. Hồ Chí Minh, 2017.

© 2025 by the authors. This Open Access Article is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International (CC BY-NC 4.0) license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).


